DISCOURS 32-37

## SOURCES CHRÉTIENNES

Nº 318

# GRÉGOIRE DE NAZIANZE DISCOURS 32-37

INTRODUCTION, TEXTE CRITIQUE ET NOTES

PAR

Claudio MORESCHINI

Professeur à l'Université de Pise

TRADUCTION

PAR

Paul GALLAY

Doyen honoraire de la Faculté Libre des Lettres de Lyon

Ouvrage publié avec le concours du Centre National des Lettres

LES ÉDITIONS DU CERF, 29, Bd de Latour-Maubourg, Paris 7° 1985

La publication de cet ouvrage a élé préparée avec le concours de l'Institut des Sources Chrétiennes (U.A. 993 du Centre National de la Recherche Scientifique)

> BR 64 417 1.32-37



© Les Éditions du Cerf, 1985 ISBN 2-204-02410-4 ISSN 0750-1978

#### AVANT-PROPOS

Ce volume est dû à la collaboration de MM. Moreschini et Gallay. M. Moreschini a rédigé l'Introduction, établi le texte et l'apparat critique, et composé la plus grande partie des notes. M. Gallay a fait la traduction française et ajouté les notes qui portent les initiales : P.G. Pour l'indication des citations ou des allusions bibliques, le travail des Mauristes a été complété par MM. Moreschini et Gallay. La traduction française a été révisée au cours des séances du Séminaire de Patristique grecque des Sources Chrétiennes. A ces séances assistaient, outre M. Gallay, Mme Calvet et MM. Cazeaux, Grillet et Guinot.

### INTRODUCTION.

Les Discours 32 à 37 contenus dans ce volume datent de la période pendant laquelle Grégoire de Nazianze séjourna à Constantinople. Ce séjour dura depuis le début de 379 jusqu'au milieu de 381. Rappelons que Grégoire, ordonné évêque de Sasimes en 372, n'avait jamais dirigé cette Église, dont l'accès lui était, d'ailleurs, difficile à cause des menées d'un évêque voisin peu conciliant; il avait préféré devenir l'auxiliaire de son père, le vicit évêque de Nazianze. Après la mort de celui-ci (374), il s'était retiré dans la solitude à Séleucie en Isaurie. C'est de là qu'il fut appelé, au début de 379, par le petit groupe des catholiques de Constantinople qui restaient sidèles à la doctrine du concile de Nicée; ces chrétiens étaient sans pasteur, dans une ville où toutes les églises étaient aux mains des ariens. Grégoire réunit d'abord ses fidèles dans une maison particulière; et il nomma cette chapelle improvisée Anaslasia, par allusion à la Résurrection (anastasis).

Les abréviations utilisées dans les références sont expliquées dans l'Index bibliographique à la fin de ce livre.

#### DISCOURS 32

La critique la plus récente de Grégoire a daté avec une quasi-certitude ce discours de 379. Le premier à avoir proposé cette date est Sinko1; avant lui, au contraire, Tillemont<sup>2</sup> avait proposé 381, car la présence de magistrats dans l'auditoire (comme on le déduit du chap. 33) laisserait supposer que le discours a été prononcé après le 27 novembre 380; de leur côté les Mauristes, se fondant sur le témoignage d'Élie de Crète3, dataient le discours de quelques mois plus tôt : ils remarquaient en effet, avec raison, que Grégoire parle encore dans la chapelle de l'Anastasia (cf. p. 185, n. 3) et que, par conséquent, la victoire des nicéens était encore loin - d'autant plus que le Nazianzène souligne devant son auditoire, comme le préambule le montre (chap. 1), sa condition d'évêque venu du dehors, pasteur d'un petit et modeste troupeau. Sinko et Gallay4, se fondant sur les mêmes considérations, ont, par la suite, avancé la date du Discours 32 : ainsi, nous serions dans

les premiers mois du séjour de Grégoire à Constantinople, c'est-à-dire en 379. Cette datation semble être confirmée par quelques vers du De vita sua (679-683). Bref, ce serait un des premiers discours prononcés par Grégoire à Constantinople.

L'occasion de ce discours est une fête des martyrs (nous ne savons lesquels), célébrée dans l'église de l'Anastasia. C'est donc une fête qui attire de nombreux sidèles, bien que les nicéens soient en minorité à Constantinople : devant eux, Grégoire se présente modestement comme un nouvel évêque, à peine arrivé, qui n'a pas encore le soutien de l'épiscopat le plus influent ; il est arrivé depuis peu de la province, du modeste siège de Nazianze et de sa retraite dans le désert à Séleucie. Grégoire cherchera à parler autant que ses faibles forces le lui permettront (chap. 1). Il règne dans la communauté nicéenne de Constantinople une atmosphère qui est loin d'être sereine : elle est due à l'esprit de discorde qui anime cette communauté et qui est bien le plus contraire possible à l'esprit de paix dans lequel résident la substance et l'essence du logos chrétien (chap. 2). La communauté chrétienne est troublée par la présence et les discours de quelques frères trop impétueux et trop prompts à parler : même si leur ardeur est toujours préférable à un esprit paresseux et obtus, elle manque de raison et de doctrine (chap. 3). Cela a produit, et produit encore, les plus graves discordes (chap. 4), surtout à l'intérieur de l'Église : les hérésies surgissent en particulier lorsque les chrétiens ne tirent plus leur nom du Christ, mais de divers Paul, Céphas ou Apollos. Ainsi, de nos jours (c'est l'enseignement que l'on peut tirer des paroles de Grégoire, qui fait souvent allusion aux événements et aux situations de son temps à travers les références au temps passé), nous ne sommes plus chrétiens mais ariens, sabelliens, apollinaristes; ou bien, si l'esprit de discorde arrive à être contenu dans les limites de la foi chrétienne,

Cf. T. Sinko, De traditione oralionum Gregorii Nazianzeni, Cracovie 1917, p. 36-38.

<sup>2.</sup> LE NAIN DE TILLEMONT, Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique, IX, p. 464, Venise 1732.

<sup>3.</sup> Élie de Crête est cité de la seule façon possible, c'est-à-dire sur la base de la traduction latine faite par J. Leuvenklavius et publiée à Bâle, Froben 1571.

<sup>4.</sup> Cf. P. Gallay, La vie de saint Grégoire de Nazianze, Lyon-Paris 1943, p. 143-145. Cette datation semble maintenant communément admise : cf. J. Bernard, La prédication des Pères Cappadociens et son auditoire, Paris 1968, p. 148-149; E. Bellint, Gregorio di Nazianzo, Teologia e Chiesa. Esperienza di fede e riflessione teologica, Milan 1971, p. 35-36.

nous ne sommes plus des chrétiens authentiques, mais des partisans de Mélèce ou de Paulin d'Antioche. Il n'est pas improbable, en effet, que Grégoire fasse ici une nouvelle allusion au schisme d'Antioche, auquel le Nazianzène consacre le Discours 231, contemporain de celui-ci. Son souci dominant, bien que sous-entendu, des hérésies conduit Grégoire à passer rapidement en revue les erreurs doctrinales de son temps, auxquelles il oppose, aussi rapidement, les points essentiels de la foi de Nicée (chap. 5). C'est une habitude caractéristique de Grégoire que d'insérer des déclarations aussi simples et concises d'orthodoxie nicéenne dans le contexte d'un discours qui peut n'avoir aucune coloration théologique. C'est une sorte de « symbole : théologique avec lequel le prédicateur pense se caractériser dans une situation sociale riche en violentes luttes religieuses, et qu'il répète, eu égard à sa fonction de prédicateur. Puis l'évêque encourage ses fidèles à la défense de l'orthodoxie : cette défense doit s'appuyer sur le précepte qui demande de suivre « la voie royale » (Prov. 4, 27) en évitant tout extrémisme. Cet idéal de la «voie royale » est typique de Grégoire ; comme l'a écrit justement Plagnieux<sup>2</sup> : « Le sens de la mesure (μετριότης), tel est sans doute le trait caractéristique de la pensée de S. Grégoire : c'est l'esprit même de sa théologie. » C'est en effet appliquer la μετριότης à la théologie que de répéter constamment que l'orthodoxie nicéenne est le juste milieu entre le sabellianisme et l'arianisme, entre le judaïsme et le polythéisme. Ces formules, infatigablement répétées (cf. par ex. 2, 37-38; 6, 11; 6, 22; 11, 6; 22, 12; 25, 16, etc.),

peuvent sembler stéréotypées, mais correspondent, en réalité, à la forma mentis de Grégoire. Dans le contexte spécifique du Discours 32, la « voie royale » signifie en outre : défendre la foi de Nicée avec rigueur, mais sans fanatisme, en acceptant la paix et en la donnant aux frères dissidents chaque fois que cela semble opportun. Au début de son épiscopat à Constantinople, Grégoire a un programme de réconciliation avec ses adversaires (cf. aussi la déclaration finale du Discours 42, 21) que l'on trouve aussi à la sin de ce discours (cf. les chap. 29-30). La voie royale de Salomon, au fond, n'est rien d'autre que l'un des aspects de l'ordre qui règne en toutes choses et que le chrétien doit également suivre et réaliser (chap. 7). L'exaltation de la τάξις, qui règle l'univers (chap. 8-10), constitue, bien sûr, une digression par rapport au thème principal du discours, mais est typique du christianisme et de l'esprit grec; et ces deux attitudes culturelles, le christianisme et la paideia grecque, trouvent justement leur plus haute expression dans la personnalité de Grégoire. L'ordre doit aussi régner dans l'Église du Christ : certains doivent commander et d'autres obéir parce que chacun contribue à la formation du corps mystique du Christ, mis en ordre (συντιθέμενα) par le Saint-Esprit, qui partage les charismes selon sa volonté (cf. I Cor. 12, 8) (chap. 11-12) - et l'obéissance comme l'autorité trouvent dans ce corps leur fonction. L'esprit de rébellion qui agite la communauté chrétienne semble être un désir de se distinguer surtout en parlant à propos de Dieu » (chap. 12, 188 C), ce qui n'étonne pas dans une époque particulièrement dominée par les controverses théologiques. Il est vraisemblable que celui qui s'estimait un petit peu mieux préparé que les autres par son éducation théologique et sa culture philosophique, se mettait à enseigner et à interpréter les textes sacrés. Le fourmillement des hérésies et des symboles de foi est une preuve, sur une base plus large, de ce qui devait se passer à l'intérieur de chaque communauté

<sup>1.</sup> C'était du moins l'interprétation traditionnelle, celle des Mauristes, de Tillemont et de Sinko; cependant les spécialistes les plus récents (P. Gallay, op. cît., p. 176-177; Bernardi, op. cît., p. 177-179; J. Mossay, SC 270, p. 270-271) sont moins sûrs que le D. 23 se réfère au schisme d'Antioche.

<sup>2.</sup> Cf. J. Plagnieux, Saint Grégoire de Nazionze théologien, Paris 1951, p. 214 s., 235 s.

ecclésiale dans les années qui séparent le concile de Nicée de celui de Constantinople. Cette attitude intellectualiste est l'objet de la satire cinglante du Discours 27, qui se termine en proposant aux fidèles d'autres sujets, non religieux, sur lesquels on peut exercer ses qualités intellectuelles, de même que le Discours 32 indique les problèmes que peut se poser le chrétien sans courir les risques inhérents aux discussions théologiques (voir plus loin le chap. 27). Certes, Grégoire ne nie pas que l'instruction des fidèles soit une noble tâche, mais il souligne aussi (peut-être d'une façon un peu empirique et pratique) combien il est utile d'écouter, d'apprendre, loin de tout danger de déviation doctrinale. Certainement, apprendre était la fonction qui devait le mieux convenir à la plupart des fidèles (chap. 13), et Grégoire de s'exclamer, avec cette sincérité typique de son œuvre littéraire : vous ne savez pas, mes frères, combien est difficile le travail de ceux qui sont placés sur le siège épiscopal! Vous ne savez pas quel don est le silence et combien il est risqué de parler de Dieu (chap. 14)! Dieu, en effet, qui est pourtant la plus grande lumière - dans la mesure où nous pouvons le concevoir1 -, n'aime être vu qu'à travers les ténèbres afin qu'il soit justement plus difficile de le connaître et que cette connaissance soit réservée seulement aux cœurs purs : preuve en est le témoignage de Moïse qui avait placé un voile entre lui et les Hébreux au cœur dur (Ex. 34, 33), et la parole de l'Apôtre (I Cor. 13, 12) : « Nous voyons à présent dans un miroir, d'une manière obscure, mais alors ce sera face à face e (chap. 15). Et pourtant, les mérites de Moïse ont été si grands que personne dans l'auditoire ne peut croire qu'il l'imitera. A peine esquissé, ce thème de louange s'élargit soudain en un éloge

véritable de Moïse lui-même (chap. 16). De toute façon, l'indiscutable supériorité de Moïse n'a pas empêché que les tâches exigées par le culte fussent distribuées à tous ceux qui étaient auprès de lui, et ceux-là, à leur tour, ne recherchaient pas un honneur qui ne leur revenait pas (chap. 17). Un autre exemple de modestie et d'acceptation de sa propre mission est donné par les disciples mêmes du Christ, qui acceptèrent sans murmurer la préférence montrée par le Maître à l'égard de Pierre ou Jean (chap. 18). C'est toujours dans les choses les plus grandes, d'ailleurs, que la modestie se manifeste (chap. 19). Toutes ces considérations ne signifient pas que l'on doive se désintéresser (σιωπαν) de Dieu, elles signifient simplement que l'on ne doit pas enseigner contrairement à la loi », c'est-à-dire qu'il faut laisser aux prêtres la tâche d'enseigner. La connaissance de la sagesse chrétienne (σοφία) est, sans nul doute, la chose la plus grande, mais même à son égard, il faut se garder de tout excès, de toute curiosité (chap. 20). L'enseignement de la doctrine n'est permis que dans la mesure où il se tient dans les règles sixées par l'Église, c'est-à-dire en évitant toute question superflue de caractère théologique, tout doute relatif au symbole de foi, en limitant ses connaissances aux enseignements fondamentaux (chap. 21). En résumé, il vaut mieux rester à l'intérieur de la communauté, sans vouloir exceller à tout prix : de toute façon, celui-là même qui reste dans les limites d'une modeste condition est assuré de tous les avantages spirituels, de même que tous peuvent accéder aux biens naturels, ceux qui sont vraiment nécessaires. Il n'est que le supersu qui soit réservé à un petit nombre : ce thème, courant dans la diatribe cynique, est passé ici dans le camp de l'homélie chrétienne, dans le but de défendre et de revaloriser la foi des humbles et des modestes, en opposition avec l'intellectualisme exacerbé qui est la cause de toutes les disputes théologiques. Ces considérations nous paraissent à nous assez simples et

<sup>1.</sup> A propos de cette image si fréquente dans l'œuvre de Grégoire, cf. nos observations sur « Luce e purificazione nella dottrina di Gregorio Nazianzeno», dans Augustinianum, 1973, p. 535-549.

banales, mais elles prennent du poids si nous les projetons sur le fond de la dizaine d'années de luttes religieuses acharnées et parfois cruelles au cours desquelles des évêques de tout genre et de toute origine s'étaient distingués par l'excès de leurs subtilités et l'abstraction de leur raisonnement, alors que peu s'étaient fait remarquer par l'humilité de leur foi et la charité à l'égard de leur prochain. Grégoire sait apprécier l'intelligence comme la modestie, qui sont si souvent opposées entre elles (chap. 22-23). Ainsi, il y en a qui se consacrent à la contemplation et à l'approfondissement des doctrines sacrées (chap. 24), mais il y en a qui ne disposent pas de semblables dons intellectuels et ne sont pas en mesure de se débrouiller au milieu de la fausse sagesse humaine : eh bien, même ceux-là peuvent obtenir le salut. A ce moment, l'argument se prête à un topos assez courant dans toute la littérature chrétienne antique, le lopos contre la philosophie. Grégoire y recourt volontiers aussi, dans ce discours ou d'autres, même si (comme nous l'avons observé ailleurs1) la pratique est souvent en contradiction avec la théorie, et si Grégoire se révèle, à l'occasion, philosophe platonicien. Le Nazianzène répète que pour obtenir le salut il suffit, en face de la sausse sagesse humaine, de « confesser Jésus-Christ et de croire qu'il est ressuscité d'entre les morts »; il est juste également que la simple foi, que la confession pure et simple de la foi chrétienne procure le salut (chap. 25). Grégoire revient fréquemment sur cette conception : « Rien ne serait plus inique que notre foi s'il était vrai qu'elle échoie seulement aux sages (chap. 26). \* Il faut éviter tout intellectualisme qui dénature la foi chrétienne : on doit estimer aussi celui qui n'a qu'un pauvre langage et de modestes connaissances (204 C). Du reste, il existe

de nombreuses autres questions qu'il est permis de se poser parce qu'elles ne mettent pas notre foi en danger : la question de la nature humaine, du rapport entre l'âme et le corps etc. — thèmes courants de « philosophie populaire » qu'on trouve fréquemment dans la littérature rhétorico-philosophique de l'âge impérial — (chap. 27).

Toute discussion est dangereuse parce qu'elle suscite la querelle (chap. 28) et peut, si elle est poursuivie avec obstination, véritablement porter au mépris du frère plus humble qui ne mérite certainement pas, malgré tous ses manques, d'être hâtivement écarté (chap. 29). Il faut faire tout ce qu'on peut pour corriger celui qui se trompe, avant de le condamner (chap. 30-31). L'homélie se termine sur la brève reprise des deux thèmes principaux : il faudrait que soit encore en vigueur chez nous chrétiens l'usage des anciens Hébreux, qui ne permettaient pas la lecture de certains livres sacrés à ceux qui n'étaient pas assez avancés intellectuellement, et ne donnaient pas à tous la liberté de discuter des problèmes liés à la religion (chap. 32); d'autre part, invitation à la modestie : s'il est vrai que les façons de vivre sont variées, que les choix sont variés, que divers sont les chemins de la vertu, il n'y a pas de raison pour que tous veuillent emprunter le chemin de la discussion théologique (chap. 33).

Cette homélie assez longue et un peu prolixe n'est certainement pas l'une des plus belles ou des plus subtiles de Grégoire. Il y a une certaine dispersion et une certaine platitude dans l'argumentation et dans l'exhortation. Elle est surtout un document sur les mœurs, un témoignage sur la vie de la communauté nicéenne de Constantinople, rassemblée dans l'Anastasia pour écouter la parole de son évêque. De cette prolixité on garde surtout l'impression d'une attitude parénétique qui se perd dans la répétition de certaines idées et de certains lieux communs, particulièrement parce que l'orateur sait qu'il va aller à contre-courant. Le Nazianzène en effet présente un idéal de chrétien de

Cf. Il platonismo cristiano di Gregorio Nazianzeno , Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, IV, 1974, p. 1347-1392, p. 1351.

niveau intellectuel moyen, dont la nécessité se confirme pourtant, et de façon plus aiguē, dans le climat d'intellectualisme effréné qui régnait alors. Dans le Discours 32, par conséquent, Grégoire insiste sur trois points fondamentaux qui sont liés entre eux par un fil assez évident. Le premier est le refus de la philosophie grecque, point de départ de toute • modération dans la discussion», argument de ce discours. Le second est le même principe, appliqué au milieu chrétien : la préférence accordée à une foi « simple » en opposition à la philosophie des savants (on pense à la personnalité de certains évêques de l'époque, comme Eusèbe de Césarée ou Eunome). Il s'ensuit, et c'est le troisième point, une élaboration de la doctrine chrétienne qui n'a pas beaucoup d'importance sur le plan théologique, assurément bien éloignée des constructions des « Discours Théologiques » et de tant d'autres. Si on considère le second point, le nom d'Origène vient spontanément à l'esprit, d'autant plus que le grand maître d'Alexandrie avait interprété dans un sens exactement contraire ce que dit le Nazianzène au chapitre 24 (204 A) : « Confesse Jésus-Christ et crois qu'il est ressuscité des morts et tu seras sauvé. » C'est-à-dire, réduis ton christianisme à la simple profession de foi, au symbole, en abandonnant toute spéculation ; ta foi est fondée sur l'essentiel : sur la crucifixion du Christ et sur sa résurrection, garantie de ton salut, comme l'avait déjà reconnu saint Paul (I Cor. I, 15, 17). Et c'est précisément contre ce genre de théologie que luttait Origène, en faisant spécialement référence au passage que Grégoire utilise pour recommander la simplicité de la foi. En effet, dans le fameux passage du Comm. Ioh. II, 29, Origène, s'accordant partiellement en cela avec le gnosticisme, considérait la connaissance comme un stade de perfection supérieur à celui de la simple foi, en sorte qu'il distinguait les chrétiens en e parfaits » (ou e pneumatiques », selon l'usage des gnostiques eux-mêmes) et en simples fidèles, c'est-à-dire la

foule, ceux que les gnostiques appellaient les e psychiques s¹. Opposition donc entre Grégoire et Origène, bien que la communis opinio voie dans le Cappadocien un fervent disciple de l'Alexandrin²; mais le Nazianzène, à l'occasion, sait aussi rejeter les spéculations de son grand maître, comme nous le verrons dans le Discours 37³, même s'il est vrai qu'ici, dans ce Discours 32, la polémique de notre orateur vise plus une façon générale de concevoir la foi qu'une personnalité déterminée.

1. Cf. les observations pertinentes de E. Consini, dans Origene, Commente al Vangelo di Giovanni... a cura di E. Corsini, Torino 1968, p. 87.

2. Cf. par exemple K. Holl, Amphilochius von Ikonium in seinem Verhältnis zu den grossen Kappadoziern, Tübingen 1904, p. 119 s.

3. Voir ailleurs (p. 58) et nos remarques dans « Influenze di Origene su Gregorio di Nazianzo », Alti e Memorie dell'Accademia... La Colombaria 44, Florence 1979, p. 33-57, p. 52-54.

#### DISCOURS 33

Le Discours 33 a été écrit en réponse à la campagne de dénigrement des ariens à l'égard de Grégoire, d'après Gallay1 qui remarque, renvoyant à une observation de Sinko<sup>2</sup>, que l'on retrouve dans le De Vila sua (v. 696-701) les calomnies des ariens dont il est question aux chapitres 6 et 11 de ce discours : « Ils ne pouvaient me supporter : j'étais très pauvre, ridé, voûté, mal vêtu, épuisé par les jeûnes, les larmes, la crainte de l'avenir et les maux dont je voyais souffrir les autres ; j'étais dépourvu de beauté. j'étais un étranger, un vagabond, un homme obscur originaire d'un pays inconnu (trad. Gallay). » Or de telles calomnies correspondaient bien à la période constantinopolitaine postérieure à Pâques 379. Suivant donc encore une fois la chronologie de Gallay, nous pensons qu'on peut situer ce discours après cette date parce que l'agression des ariens contre Grégoire s'était produite à Pâques, comme le dit la Lettre 77, et c'est à cette agression que l'écrivain fait allusion aux chapitres 3 et 4 de ce discours.

En ce qui concerne la situation incertaine de Grégoire dans le contexte des luttes religieuses à Constantinople, toile de fond de ce discours, Gallay remarque encore que l'on peut faire un autre parallèle, entre les chapitres 8-9 de ce discours et les vers 703-720 du De Vita sua : « On tenait, à mon sujet, à peu près ce langage : Nous sommes

flatteurs; toi, tu ne l'es pas. Nous rendons hommage aux puissants; toi, tu honores la piété. Nous aimons les mets richement assaisonnés; toi, tu vis avec frugalité, tes seuls délices sont d'employer le sel, et tu méprises les condiments d'un luxe orgueilleux. Nous plions aux circonstances et aux caprices du peuple, nous orientons notre barque suivant la direction du vent et, imitant les caméléons et les polypes, nous donnons sans cesse à notre langage les couleurs les plus variées. Toi, au contraire, tu es raide comme une enclume et quel n'est pas ton orgueil! Tu t'imagines que la foi doit toujours être la même, tu resserres à l'excès le dogme de la vérité et tu suis toujours la voie grossière de l'Écriture. D'où te vient donc, excellent homme, ce pouvoir d'entraîner le peuple par ton bavardage et de frapper des coups si justes sur ceux qui pensent faux et qui suivent les multiples formes de l'erreur? Comment peux-tu agir si différemment sur tes amis et sur les autres, puisque tu es pour ceux-là comme un aimant, et pour ceux-ci comme une fronde? » Il faut cependant savoir qu'une autre date, précisément postérieure au 28 février 380, a été proposée récemment par Bernardi<sup>1</sup>, qui voit dans le βασιλικὸν δόγμα que les ariens, selon Grégoire, auraient violé (cf. chap. 13) l'édit de Théodose à Thessalonique, prescrivant à tous les sujets de l'Empire de professer la foi de Damase et de Pierre d'Alexandrie, ce que le clergé arien n'avait pas encore fait, évidemment, et répugnait à faire. Toutefois, il me semble étrange que Grégoire, alors qu'il pouvait appuyer ses prétentions sur un tel édit impérial, ne l'ait pas de façon appropriée tourné à son avantage, mais se soit limité à une allusion aussi anodine (on voit, au contraire, combien il se sent sûr de lui à la fin du Discours 37, quand la situation a effectivement changé). Le contexte n'autorise

<sup>1.</sup> Cf. GALLAY, op. cit., p. 145.

<sup>2.</sup> Cf. Sinko, op. cit., p. 37.

<sup>1.</sup> Cf. BERNARDI, op. cit., p. 165.

pas à penser que Grégoire se réfère à une loi particulière de Théodose plutôt qu'à la loi (en général) de l'État.

Le Discours 33 est, avec le Discours 36, parmi les plus personnels de notre écrivain : sur un ton sarcastique, Grégoire prend à son compte les violences accomplies par les ariens contre les nicéens, souligne sa modestie et sa pauvreté en face des richesses et de la gloire mondaine qui donnent de la puissance à l'hérésie arienne, ironise sur la bassesse de ses origines et sur son manque d'esprit mondain en énumérant, comme s'ils contenaient les valeurs réelles de la vie, tous les lieux communs de la vanité humaine, qui sont l'un après l'autre démasqués et tournés en ridicule selon les préceptes de la diatribe cynique, ici plus vive que jamais. A ce propos, Bernardi<sup>1</sup>, remarquant que Grégoire ne s'adresse pas aux fidèles mais directement à ses adversaires, pense que le discours n'a pas été prononcé, mais seulement écrit : il lui paraît difficile que Grégoire parle seulement des ariens sans faire la moindre allusion à ceux qui se trouvaient devant lui. L'hypothèse, cependant, ne me paraît pas contraignante : un public intelligent et favorable était assurément l'auditoire le meilleur pour comprendre les diverses allusions polémiques et les justifications de notre auteur.

Le discours commence par un mouvement à la fois pathétique et ironique : les ariens pensent à la quantité des fidèles, non à la qualité de la foi, et si le grand nombre caractérise le parti arien, qui l'emporte à Constantinople depuis cinquante ans, et qui est fort du soutien de l'empereur, la vraie foi est l'héritage du petit troupeau rassemblé dans l'Anastasia. En bien, qu'ils écoutent, en évitant de recourir à la violence qui leur est habituelle, un discours prononcé avec une entière liberté de parole (chap. 1). Parti sur ce ton pathétique, le discours continue avec une série de vives interpellations à l'égard des hérétiques,

I. Cf. ibid., p. 166.

qui menaçaient encore de violences (216 A). Les luttes religieuses ont déchiré les communautés chrétiennes et ont réduit les partisans des diverses sectes à s'en prendre à leurs propres frères avec une violence que n'ont même pas les barbares (et on remarque que Grégoire, dans la condamnation des violences réciproques, utilise le pluriel : « Nous épions méchamment les occasions de nous faire du mal; nous nous comportons avec une cruauté indicible. ») Mais, bien vite, la responsabilité des violences retombe sur les vrais coupables, c'est-à-dire sur ceux qui pouvaient faire la loi selon leur bon plaisir, puisqu'ils avaient de leur côté le pouvoir politique (chap. 2). Il serait hors sujet de s'étendre ici sur l'histoire de la controverse arienne et de parcourir de nouveau le chemin de l'hérésie qui, après la condamnation de Nicée en 325, ranimée par des chefs de parti intelligents et courageux, réussit à s'imposer d'abord auprès de Constantin lui-même, qui exila Athanase, puis auprès de ses successeurs, tous plus ou moins favorables à l'homeisme : de Constance II (337-361) à Valens (364-378) avec l'unique et brève interruption des principats de Julien l'Apostat (361-363) et de Jovien (363-364). Ce sont des événements sur lesquels on peut lire de nombreuses études modernes et être amplement informé. Il est plus difficile, en revanche, de déterminer les épisodes particuliers de ces luttes, épisodes que Grégoire lui-même a vécus ou dont il a rendu compte plus ou moins sidèlement. Ce sont des épisodes sur lesquels nous ne possédons pas, malheureusement, d'autres sources historiques et pour lesquels nous devons nous contenter de ce qu'en dit Élie de Crête, sans pouvoir vérifier comme nous le voudrions l'authenticité de l'information elle-même. Les commentateurs eux-mêmes, qu'ils soient anciens ou modernes, dans l'impossibilité de placer avec certitude les allusions de Grégoire dans le contexte historique, donnent l'impression de faire des conjectures et de présenter comme des certitudes des hypothèses qui ne sont pas fondées sur des données concrètes. Quoi qu'il en soit, Grégoire ne parle pas seulement des violences qu'il a subies personnellement. L'assaut donné à l'église chrétienne par la populace arienne, dont il parle au chapitre 3, ne semble pas avoir eu lieu à Constantinople contre l'église de l'Anastasia<sup>1</sup>, mais à Alexandrie, contre l'évêque Pierre, dans l'église de Téoné : c'est ainsi du moins que semblent l'entendre les Mauristes. La description des violences et des outrages qu'ont dû subir les ministres du culte, les autels eux-mêmes et la chaire épiscopale, les vierges consacrées à Dieu, il la développe en ayant recours à tous les artifices de la rhétorique.

D'autres partisans de la foi de Nicée auraient été donnés en pâture aux bêtes féroces : il n'y a pas d'autre attestation de l'épisode rapporté chap. 4 (220 A); d'autres (quatrevingts prêtres, à ce qu'il semble), sur l'ordre de l'empereur Valens - dont Basile autant que Grégoire auront à souffrir2 - auraient été embarqués de force sur un navire qui fut livré aux flammes dès qu'il eut pris le large (chap. 4, 220 B). Auparavant, de saints hommes avaient été caloninies (il s'agissait d'Athanase), d'autres envoyés en exil. d'autres encore outragés ; les monastères auraient été pris d'assaut, les moines auraient été l'objet d'offenses de toute sorte (chap. 5, 220 C-221 A). On aurait été jusqu'à l'assassinat d'un évêque orthodoxe : Élie de Crète pense qu'il s'agirait d'Eusèbe de Samosate; plus près de nous, Tillemont<sup>3</sup> pense qu'il s'agit du prêtre Eustathe, relégué à Bizya, petite cité de la Thrace, par l'empereur Valens (chap. 5, 221 B). Mais nous préférons nous appuyer sur Elie de Crète.

Plus claires sont les allusions ironiques que Grégoire fait à lui-même, en répétant les railleries et les sarcasmes que lançaient les ariens contre lui. Grégoire est un objet de dérision de la part de ses ennemis parce qu'il vient d'une ville petite et inconnue, Nazianze, tandis que les ariens, forts du pouvoir impérial, pouvaient s'identifier avec la capitale de l'Empire, cette Constantinople célèbre pour ses beautés (chap. 6-7). Bien sûr, on ne peut pas dire, à ce propos, que l'orthodoxie nicéenne ait été confinée dans de petits centres de province, alors que l'arianisme aurait dominé dans les grandes villes ou aurait été la religion des classes supérieures. Cependant, le fait même que l'hérésie ait été soutenue par le pouvoir impérial lui conférait une autorité que les nicéens n'avaient pas dans cette triste période qui va du concile de Nicée à celui de Constantinople. Et, du reste, il suffisait que monte sur le trone impérial un empereur à l'orthodoxie éprouvée et qui soit prêt à la faire respecter (ou peut-être à l'imposer par la force des lois) pour que la situation change radicalement. Constantinople elle-même avait été dirigée par des évêques ariens depuis 330 environ et on connaît ceux que l'on appelle les « évêques de cour » : Ursacius de Singidunum et Valens de Mursia, qui faisaient la loi en imposant leur propre volonté et celle de l'empereur Constance dans tous les conciles convoqués. On a déjà parlé des railleries des ariens à l'égard de Grégoire. La défense du Nazianzène est tout entière inspirée par des thèmes de caractère populaire, propres à la philosophie cynique, qui trouvent, dans la réélaboration littéraire de Grégoire, une confirmation opportune dans divers passages de l'Écriture. Si Grégoire est ridicule parce qu'il vient d'une pauvre ville comme Nazianze, que d'hommes se trouvent dans la même condition (chap. 7)! Si la pauvreté et l'absence de luxe le rendent aussi humble et pauvre, voici le précepte de l'Écriture qui demande que notre propre cœur ne soit pas esclave des richesses. A l'orgueilleuse grossièreté des

<sup>1.</sup> Au contraire, Gallay, op. cit., p. 145, n. 5, l'entend ainsi : assaut donné à l'Anastasia à Pâques 379.

L'attitude de Grégoire en face de son persécuteur et des nicéens est bien illustrée par le récit qu'on peut lire Discours 43, 44 s.

<sup>3.</sup> Cf. Le Nain de Tillemont, Mémoires..., IX, p. 711.

27

ariens, à leurs sottes vantardises, Grégoire oppose la condition de « philosophe », c'est-à-dire, dans son langage, celle du vrai chrétien, voué à la pauvreté et à l'ascèse. Et, raisonnant comme un vrai philosophe cynique, notre auteur insiste sur le fait que nous sommes tous originaires de la même patrie, que la nature est commune à tous et que personne ne peut être l'unique propriétaire des biens qu'elle nous accorde ; et, qui plus est, que la révélation chrétienne, chose la plus importante pour les hommes, appartient à qui la veut, non à quelques personnes (chap. 8-9). Combien de personnages de l'Ancien Testament ont abandonné leur patrie et ont, comme lui, d'humbles origines! Samuel, David, Abraham, Moïse, Élie, Élisée. le Christ lui-même (chap. 10). Les apôtres également, pour répandre la nouvelle doctrine, se sont faits voyageurs et ont abandonné leur patrie (chap. 11). L'unique vraie patrie, commune à tous, est la Jérusalem céleste ; nos patries terrestres ne sont que scènes de théâtre ; la noblesse de la race n'est due qu'aux richesses et à l'ancienneté (chap. 12). Arrivé à ce point, Grégoire abandonne les argumentations de caractère général pour répondre à une accusation bien plus précise et plus grave : celle d'avoir abandonné son ancien siège épiscopal et d'avoir intrigué pour obtenir celui de Constantinople (l'accusation sera de nouveau l'objet d'une pénible défense au cours du Discours 36). Grégoire n'est pas venu à Constantinople de sa propre initiative ni parce qu'il l'a demandé, mais parce qu'on l'a appelé. Il y a certes une énigme dans cette déclaration : ἴσως οὐ μετὰ φαύλης τῆς ἐξουσίας (13, 229 C). Quel est ce pouvoir? Selon Bernardi<sup>1</sup>, il serait question de Théodose et, dans ce cas, nous devrions changer non seulement la chronologie du Discours 33 mais aussi l'histoire de Grégoire, parce que, si le Nazianzène était arrivé à Constantinople à la suite d'une invitation

de Théodose, comment aurait-il pu passer plus d'un an dans la difficile situation que nous connaissons tous? Il nous paraît préférable de comprendre cette expression de façon générale : Grégoire est venu à Constantinople parce que la volonté divine, « la puissance qui n'est pas médiocre », en a voulu ainsi.

De toute façon, la conduite de Grégoire dans la capitale de l'Empire a été irréprochable : il n'a jalousé personne, il n'a pas eu de querelles, il n'a violé aucune loi impériale (nous avons déjà observé plus haut qu'il n'y a aucune raison pour voir dans le βασιλικόν δόγμα dont il est question ici l'édit de Thessalonique par lequel l'empereur Théodose imposait à tout l'Empire l'observance de la foi de Nicée), il n'a pas sollicité l'autorité politique contre ses adversaires. Les ariens se sont comportés bien disséremment (chap. 13)! L'épiscopat de Grégoire est inspiré par la mansuétude. Tous les affronts qu'il peut subir ent bien moins d'importance pour lui que chacun des affronts et des coups qu'a sousserts le Christ (chap. 14). C'est sur cette base, celle de l'imitation du Christ, qu'est également fondé le chapitre suivant (15) : les ariens ont la puissance, la richesse, les honneurs; Grégoire, lui, a seulement son troupeau, qui est petit mais sidèle. Il connaît chacune de ses brebis; et surtout, il sait qu'elles ne se laisseront pas corrompre par les hérésies et les erreurs. Elles n'accorderont pas leur confiance à Valentin, à Marcion et aux autres hérétiques. Sans doute peut-il paraître étrange que Grégoire, pour donner des exemples d'hérésie, cite le nom d'hérésiarques qui ont vécu deux ou trois siècles avant et dont les doctrines ont fait leur temps ; mais les noms de ces personnages étaient désormais devenus « classiques » et représentaient pour l'opinion publique les hérétiques par excellence (chap. 16). De toute façon, les contemporains sont nommés à leur suite : les hérésies opposées d'Arius et de Photin (c'est-à-dire l'arianisme et le modalisme) en face desquelles se situe, dans le juste milieu, l'orthodoxie (cf. ci-dessus p. 12, à propos

<sup>1.</sup> Cf. op. cil., p. 166.

du Discours 32, nos remarques concernant, chez Grégoire, la recherche constante de l'équilibre, soit sur le plan moral, soit sur le plan doctrinal). L'orthodoxie confesse l'existence d'une seule nature divine et vénère de la même façon le Père, le Fils et l'Esprit-Saint, qui sont Dieu — même si la chose est difficile à admettre en ce qui concerne l'Esprit-Saint. Grégoire s'adresse, sur ce point, non pas tant aux ariens, qui n'avaient même pas admis la divinité du Christ, qu'aux pneumatomaques avec lesquels Grégoire, en cette année 379, cherchait encore un compromis, comme on peut le déduire du ton accommodant du Discours 41 sur la Pentecôte, avant la rupture définitive du Discours 31, qui est de 380.

Si l'orthodoxie exige la profession de foi dans les trois personnes divines, elle exige aussi une définition orthodoxe du baptême. Ces paroles encore sont dirigées non seulement contre les ariens, mais aussi contre les pneumatomaques. Si l'on n'admet pas que l'Esprit-Saint est Dieu, le baptême n'a pas de valeur parce que, en baptisant cau nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit » (Malth. 28, 19), on baptiserait aussi au nom d'une créature qui n'est pas Dieu; de cette façon, le baptême ne serait pas complet. Le discours se termine (chap. 17) sur cette profession de foi baptismale, qui se fonde avec assez de fermeté sur la tradition pour nous faire toucher du doigt ce que pouvait représenter la tradition pour le christianisme antique (qui n'est pas autre chose que le lien direct avec la vie des apôtres)<sup>1</sup>.

1. L'idée de tradition en ce qui concerne la validité du baptème (et, par contrecoup, la divinité de l'Esprit-Saint) joue un rôle assez important dans une œuvre que Grégoire connaissait très bien, le De Spiritu Sancto de Basile (lire les pages 136-154 de l'édition de Pruche, SC 17 bis).

#### DISCOURS 34

La date et les intentions de ce discours sont assez claires. Il aurait été prononcé au cours de l'année 380, on en convient généralement, et il fait suite à la réconciliation entre Grégoire et Pierre d'Alexandrie, après la conclusion de l'affaire de Maxime1. Il est difficile d'en fixer la date avec plus de précision. Grégoire exige (251 B) que l'Esprit-Saint soit considéré comme Dieu au même titre que les deux autres personnes de la Trinité; ce qui démontre une évolution par rapport au Discours 41 et suppose la méditation des grands « Discours théologiques » : c'est l'opinion de Gallay2. Cependant cette précision nous semble reposer sur une base encore trop hasardeuse. En effet, avec les · Discours théologiques ·, Grégoire propose la doctrine de l'homoousion aussi pour le Saint-Esprit, mais il n'en avait jamais tu la pleine divinité, malgré la patience et la tolérance manifestées vis-à-vis des pneumatomaques (et de Basile). Selon Baronius et Élie de Grète<sup>3</sup>, on se trouverait carrément dans une situation antérieure à la paix avec Pierre, raison pour laquelle leur hypothèse chronologique est à éliminer a priori. Selon eux, le Discours 34 aurait été prononcé avant l'ordination de Maxime et viserait les marins d'Égypte venus avec les prélats qui devaient

<sup>1.</sup> Rappelons les faits: pendant que Grégoire dirigeait le communauté catholique de Constantinople, Maxime le Cynique se sit conférer l'ordination épiscopale pour devenir évêque de cette ville. Cette tentative, qui échoua, sut faite avec l'appui du patriarche Pierre d'Alexandrie. P.G.

<sup>2.</sup> Cf. GALLAY, op. cit., p. 171-173.

<sup>3.</sup> Cf. l'introduction des éditeurs mauristes qui se sont vraisemblablement fondés sur l'étude de Tillemont, op. cit., p. 713.

procéder à l'ordination. Hypothèse déjà repoussée par Tillemont<sup>1</sup>. Nous nous trouvons au contraîre, comme le remarque Gallay<sup>2</sup>, après l'ordination de Maxime et avant que les catholiques ne l'emportent sur les ariens à Constantinople : on le déduit du chapitre 7 dans lequel Grégoire félicite les Égyptiens de s'être unis aux orthodoxes, qui sont encore peu nombreux et peu influents. En outre, l'insistance avec laquelle Grégoire souligne que sa foi en la Trinité est conforme à celle d'Athanase et de Pierre d'Alexandrie (chap. 2) nous conduit à l'édit du 28 février 380 qui reconnaissait comme orthodoxes seulement ceux qui seraient en communion avec le patriarche d'Égypte et de Rome<sup>3</sup>. Il faut croire, par conséquent, qu'un rapide revirement s'est produit dans l'esprit de Pierre d'Alexandrie après l'épisode de Maxime, qui aurait conduit le patriarche à se réconcilier bien vite avec Grégoire. C'est l'avis de Gallay; selon Bernardi, même si on tient compte de la réconciliation entre les deux évêques, il faut de toute façon dater le Discours 34 de l'été 380 parce qu'il n'est pas possible que la réconciliation ait eu lieu avant cette date4. Il n'est pas facile de choisir entre les deux hypothèses : certes l'hypothèse de Bernardis, selon laquelle un échange de lettres - qui auraient été ensuite perdues - avait dû avoir lieu pendant l'été, avant la réconciliation, n'est pas démontrable. Quant à nous, si nous nous en tenons aux mots du Discours 34, conscient de ne pouvoir travailler que par hypothèse dans les questions de ce genre, nous pensons que l'éloge aussi chaleureux et ému de personnages de très humble condition comme devaient l'être les marins venus d'Égypte pour apporter le blé nécessaire à l'approvisionnement de Constantinople<sup>1</sup>, peut mieux s'expliquer si on suppose que Grégoire et la communauté nicéenne de cette cité étaient encore dans une situation assez précaire, c'està-dire alors qu'une aide et une approbation, quelle que fût l'autorité des personnes qui les apportaient, étaient bienvenues. Il faudrait donc croire que la date de ce discours doit être avancée aux premiers mois de 380, comme le pense Gallay, plutôt que repoussée aux derniers jours de cette année, comme le pensent les Mauristes et Bernardi. Et la réconciliation avec Pierre d'Alexandrie a-t-elle vraiment eu lieu? Ou est-ce Grégoire qui veut voir cette signification, l'union très étroite entre les deux hommes, dans la visite des marins d'Égypte? Signification à laquelle Pierre a bien pu rester étranger, d'autant plus que l'insistance avec laquelle Grégoire expose sa profession de foi signifierait selon Bernardia, que les calomnies de Maxime auprès de Pierre d'Alexandrie avaient préoccupé notre auteur.

En conclusion : le discours aurait été prononcé dans les premiers mois de 380, pendant l'affaire de Maxime, au moment où Grégoire souhaite se réconcilier avec Pierre ou vient de le faire.

Le discours commence par une exaltation de l'Égypte, terre fertile qui a toujours nourri le peuple de Dieu, qui a également nourri le Christ lui-même, quand il s'était réfugié en Égypte pour fuir la persécution d'Hérode. Mais maintenant, remarque Grégoire avec une antithèse caractéristique de son style et de sa pensée, l'Égypte nourrit le monde entier, non seulement avec des nourritures corporelles, mais aussi avec la nourriture spirituelle de l'orthodoxie (chap. 1-2), qui constitue la vraie nourriture, celle dont on ne peut se passer. C'est dans la condition

<sup>1.</sup> TILLEMONT, op. cit., p. 714.

<sup>2.</sup> Cf. op. cit., p. 173.

<sup>3.</sup> Cf. à ce sujet BERNARDI, op. cil., p. 177.

<sup>4.</sup> Cf. op. cit., p. 176.

<sup>5.</sup> Cf. op. cit., p. 176.

I. Le blé réservé à Constantinople était récolté, en Égypte, pour servir d'impôt; le préfet du prétoire pour l'Orient était responsable de sa récolte et de son transport dans la capitale (cf. à ce propos A. H. M. Jones, The later Roman Empire 284-692, 11, Oxford 1964, p. 698).

<sup>2.</sup> Ct. op. cit., p. 177.

du Joseph de la Bible, qui avait nourri le peuple hébreu. que se trouve maintenant Pierre, patriarche d'Alexandrie. près de celui qui menait tant de combats pour la foi : l'allusion à Athanase est claire (chap. 3). Nourris et instruits par de tels personnages, les marins égyptiens qui se trouvaient à ce moment-là à Constantinople n'ont pas été poussés par des flatteries ou des menaces à abandonner la vraie foi qui les a rendus justement célèbres (chap. 4). Évidemment, dans ces paroles de Grégoire, il y a quelque chose de plus que la simple volonté de s'aligner sur l'édit de Théodose, dont il a été question plus haut (c'est-à-dire celui qui proclamait comme unique foi de l'Empire celle de Pierre d'Alexandrie et de Damase). il y a une sincère admiration pour ce qu'avait fait et souffert Athanase pour la défense du credo de Nicée. Le sincère enthousiasme avec lequel l'Égypte suit désormais la vraie doctrine efface les taches du paganisme et de l'idolâtrie qui avaient rendu cette terre célèbre jusqu'à une période récente (chap. 5). On connaît en effet la renommée de piété et de religiosité dont jouissait l'Égypte auprès des païens de l'âge impérial (il suffit de lire les écrits de Plutarque, d'Apulée, du Corpus Hermelicum, de Porphyre et de Jamblique). L'auteur s'adresse donc directement à ses auditeurs égyptiens, les considérant à la fois comme son peuple et le peuple de Dieu, et les apostrophe en termes de servente et sincère amitié (chap. 6). Ces marins étaient arrivés, dans les jours précédents, à Constantinople, apportant le tribut dù à l'empereur, c'est-à-dire la quantité de blé avec laquelle l'Égypte approvisionnait chaque année la capitale de l'Empire. Eh bien, Grégoire aussi est en mesure d'offrir un tribut à son tour, et ce tribut n'est assurément pas inférieur à celui des Égyptiens. C'est un tribut spirituel, c'est-à-dire la profession de la vraie foi, la foi de Nicée (chap. 7). C'est la plus articulée des professions de foi que nous trouvons dans les discours dont nous nous occupons ici. Elle part d'assez loin, distinguant, de façon très empirique, la nature divine et la nature humaine et précisant tout de suite ce que doivent être les contours de la nature de Dieu : les trois personnes ne doivent pas être soumises à un processus de « mutilation » (τέμνεσθαι) ou de « rétrécissement » (στενοῦσθαι), selon les critères de l'hérésie arienne et celle de Sabellius, elles ne doivent pas non plus être développées et multipliées à l'infini, comme c'est le cas dans le polythéisme (chap. 8). Donc, si on a du bon sens, on adore l'Unité, la Monade divine divisée en trois personnes, sans distinguer, comme le font les ariens, la nature de Dieu en substances inégales en dignité et en qualité (chap. 9). Parmi les trois Personnes, le Père n'a presque jamais été l'objet d'hérésie : cela aurait été le comble de l'absurdité, étant donné que sa nature nous est suggérée aussi par les « notions communes » qui sont innées (les κοιναί έννοιαι de la philosophie stoïcienne, une idée qui a été largement dissusée même en dehors du stoīcisme, et qui se rencontre assez souvent dans le christianisme antique). A vrai dire, les stoïciens parlaient de la notion de l'existence de Dieu, qui nous est suggérée par nature, tandis que Grégoire parle de la notion du Père : c'est un changement de termes voulu, à moins que chez Grégoire ne joue l'habitude propre au christianisme grec de voir en Dieu en premier lieu le Père? Quoi qu'il en soit, le Fils et le Saint-Esprit ont été exposés aux opinions fausses des hérétiques, le Fils surtout à cause des humbles aspects de la vie humaîne dans lesquels il est apparu : pourtant ils ne comprennent pas, les sots, que si le Christ s'est abaissé à cette humilité, c'est pour notre bien (chap. 10)! Plus longue (chap. 11-12) est la défense de l'Esprit-Saint : l'ampleur de cet exposé théologique pour la défense du Saint-Esprit doit être située dans ce laborieux processus d'éclaircissement dans lequel Grégoire est précisément engagé. Dans le Discours 32, l'Esprit-Saint est considéré par Grégoire en des termes un peu plus que

traditionnels, tandis que dans le cinquième Discours théologique il en proclamera ouvertement l'homoousion : d'un endroit à l'autre on récolte une série d'affirmations et de réflexions qui permettent à Grégoire de rendre plus claire, pour lui-même et pour les autres, la complète égalité de nature de l'Esprit-Saint avec les deux autres personnes de la Trinité. Il est intéressant de souligner une constante dans le raisonnement de Grégoire à ce propos, son recours à la pratique baptismale qui voulait qu'on baptise « au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit ». Puisqu'il s'agit, comme on le sait, du verset de Mallhieu 28, 19, rapportant les paroles mêmes du Christ aux apôtres, qui ont scrupuleusement réalisé ce précepte et en ont consié l'exécution à leurs disciples, qui, à leur tour, l'ont transmis à leurs successeurs, on comprend comment s'est constituée une tradition baptismale qui repose essentiellement sur les paroles du Christ et qui, en tant que telle, est en mesure de fournir toute garantie d'authenticité aux raisons que les chrétiens peuvent développer pour défendre la divinité de l'Esprit. Si la fonction de l'Esprit est de «rendre parfait» (τελειούν), de crendre divin • (θεοῦν), il faut d'abord que l'Esprit soit divin, sinon il donnerait ce qu'il ne possède pas, tandis que d'un autre côté, nous les hommes, nous ne ferions rien d'autre qu'adorer une créature comme nous, un serviteur de Dieu (en tant que créature) comme nous. Grégoire fait encore allusion à d'autres textes spécifiques, traditionnellement compris dans un sens trinitaire et plus spécialement pour soutenir la pleine divinité de l'Esprit : le trisagion chanté par les séraphins dans le fameux passage d'Isaïe 6, 3; le passage de Ps. 35, 10 (« dans ta lumière nous verrons la lumière », c'est-à-dire que dans l'Esprit nous verrons le Fils) (chap. 13). Grégoire cite ensuite d'autres passages néotestamentaires sur lesquels on peut se fonder pour exalter la divinité de l'Esprit (chap. 14-15) et termine (chap. 15) avec une doxologie

complète qui est, bien sûr, totalement différente de la doxologie des pneumatomaques.

La venue des marins d'Égypte, vraisemblablement élevés dans la foi nicéenne grâce à l'enseignement d'Athanase et de Pierre d'Alexandrie, est pour Grégoire une bonne occasion de répéter avec une certaine ampleur (même si ce n'est pas avec l'approfondissement caractéristique des autres homélies) sa profession de foi. Il convient peut-être de s'arrêter un instant sur la structure de cette profession de foi, parce qu'elle est typique de l'attitude spirituelle de Grégoire, attitude qui peut se résumer dans l'exhortation de l'homélie précédente (32, 5), qui est de suivre la « voie royale ». Il s'agit d'une éducation de l'esprit inspirée par un grand équilibre, vertu très précieuse pour la pratique pastorale dans ces années difficiles de controverses dogmatiques. Cette profession de foi peut ne pas paraître très subtile sur le plan de l'approfondissement doctrinal, mais elle est, dans la pratique, particulièrement fonctionnelle dans le cadre de la prédication. Non pas que l'opposition entre sabellianisme, d'une part, et arianisme, d'autre part, soit particulière à Grégoire (on la rencontre fréquemment chez les écrivains nicéens, comme Athanase et Hilaire de Poitiers), mais dans le sens qu'elle est exploitée amplement et systématiquement.

Ce système théologique (si on peut l'appeler ainsi) si simple et si clair est présenté pour la première fois dans le Discours 2, et le Nazianzène lui est toujours resté fidèle. Le polythéisme (c'est-à-dire le paganisme, avec lequel Grégoire a encore à combattre : le Discours 2 a été prononcé sous le règne de Julien l'Apostat) et l'athéisme (c'est-à-dire l'erreur doctrinale) sont deux dangers opposés (chap. 37); d'àbeta est coupable Sabellius (cf. Discours 2, 37; 21, 13; 43, 30), d'àbeta Arius (cf. Discours 21, 13; 23, 3; 37, 22). En effet, il ne faut pas, par crainte de la « multiplicité des dieux » (πολυθετα), comme on le lit dans le Discours 2, 36, rassembler (συναιρεῖν) la divinité en une seule hypostase,

réduisant de cette façon les Trois (Toía) à de simples noms (ψιλά ὀνόματα). Les Trois seraient ainsi privés de substance individuelle (ἀνυπάστατα) (Discours 6, 22) et passeraient sans différence l'un dans l'autre (εἰς ἄλληλα μεταχωροῦντα καὶ μεταδαίνοντα) (Discours 2, 37), perdant toute caractéristique individuelle. La divinité des sabelliens, donc, est στενή (D. 23, 6; 23, 8; 34, 8), c'est-à-dire une divinité à laquelle manque la plénitude de la nature propre, dans laquelle le Père engendre le Fils et de qui procède l'Esprit : elle est analogue, donc, à celle des juifs (D. 25, 16). En ce cas particulier, les deux extrêmes se touchent : l'accusation de judaïsme est portée contre l'arianisme dans les Discours 2, 36-37; 33, 16. Si nous considérons encore le texte du D. 2, 36-37, déjà cité, nous voyons que toute parole a une valeur conforme à un programme. Συναίρεσις est un terme technique, chez Grégoire, pour désigner la réduction à une des trois hypostases divines, non plus dans le sens donné par Arius, mais selon le « mélange » de Sabellius (ou de Marcel d'Ancyre). Συναίρεσις se rencontre donc en référence au sabellianisme dans les Discours 22, 12; 23, 3; 25, 18; 33, 16; 37, 22; 38, 15; 42, 16; 43, 30; il ne se distingue pas des autres termes techniques de signification analogue, tels σύγχυσις (D. 2, 38; 20, 7; 21, 13; 31, 9; 31, 29; 33, 16; lettre 101, 21), συναλοιφή (D. 2, 38; 20, 5; 20, 7; 24, 13; 42, 15), συστέλλειν (D. 18, 16; 21, 13), συνάπτειν (D. 6, 22; 30, 6; 31, 30; 37, 22; 38, 15); κατάποσις est isolé dans le Discours 33, 16, et περικόπτειν (D. 6, 11; 25, 18) se réfère de la même manière à l'élimination des personnes divines autres que le Père. Ce mouvement de retour du Fils dans le Père était précédé, selon la doctrine de Marcel-Sabellius, non pas d'une génération, mais d'une froide, matérielle ἀνάλυσις (D. 2, 37; 18, 16; 25, 16; 33, 16). Le contraire, attribuer la divinité tout entière au Père, en faisant du Fils une simple créature, veut dire qu'on est φιλοπάτερες (D. 2,38) et qu'on donne la première place au Père (D. 3,6; 26, 19), en lui attribuant plus qu'il ne lui revient : c'est l'hérésie arienne, qui consiste à diviser (διαιρεΐν-, terme tout à fait opposé à celui qui stigmatise Sabellius : D. 2, 36 ; 6, 22 ; 20, 5 ; 21, 13; 22, 12; 37, 22; 42, 16; 43, 30) les Trois en êtres de nature étrangère (ἔκφυλοι, ἀλλότριοι) (D. 2, 36; 18, 16; 20, 5; 21, 13; 25, 16; 33, 16; 34, 11; 39, 11) et séparés (κεχωρισμένοι, ἀπεξενωμένοι) l'un de l'autre (D. 2, 38; 6, 11; 20, 5; 23, 6). L'arianisme, donc, place différents degrés à l'intérieur de la divinité, il n'accorde (περιγράφει) qu'à l'Être inengendré (ἀγέννητος) la nature divine (D. 20, 6; 21, 13; 33, 16) et ne mesure (μετρεί) pas correctement la divinité même (D. 3, 6; 33, 1). Cette violente séparation entre des êtres de nature différente (c'est-à-dire le Fils et l'Esprit séparés du Père) est suggérée par tous les termes qui indiquent la division : τέμνειν (D. 2, 37; 18, 12; 23, 3; 24, 13; 26, 19; 34, 8-9; 38, 15; 39, 12), ἀποτέμνειν (D. 3, 6), κατατέμνειν (D. 18, 16; 21, 13; 39, 11; 43, 30), διίστημι (D. 21, 13; 31, 30).

#### DISCOURS 35

Grégoire n'est probablement pas l'auteur de ce discours, le seul inauthentique qui ait été conservé dans le corpus de ses Discours. On l'a cru authentique jusqu'au moment où Sinko1 sit remarquer de nombreuses incohérences, telles que son absence dans la branche la plus importante de la tradition manuscrite de Grégoire, le nombre d'hiatus, et d'autres irrégularités encore, si bien qu'il apparut opportun aux critiques (dont Gallay2) de considérer ce discours comme douteux. On déduit d'une simple lecture qu'il aurait été prononcé après la victoire des nicéens et l'entrée de Théodose à Constantinople; il devrait donc être un cri de victoire : mais il n'a pas été écrit pour une occasion précise et cela n'est pas habituel chez Grégoire, dont les homélies, quand elles ont un caractère pour ainsi dire polémique, se référent normalement à un événement concret. Quel en est, en substance, le contenu? Il évoque un épisode d'arrogance arienne, comparée à l'ivresse bachique : une telle évocation devrait donner l'occasion de traiter, par contraste, de la situation lumineuse dans laquelle se trouvent les nicéens, finalement libérés de l'abus de pouvoir de leurs adversaires, mais l'évocation de l'épisode bachique occupe une grande partie de ce bref discours et le passage à la conclusion est assez maladroit, indigne de Grégoire. L'impression d'un discours sans conclusion confirme donc l'hypothèse d'inauthenticité.

1. Cf. Sinko, op. cit., p. 43-48.

Et on remarque que la description de l'orgie bachique n'est pas accompagnée, comme d'habitude, d'une condamnation, mais est autonome : on dirait qu'elle est objective, impartiale. Cela aussi paraît étranger à Grégoire.

Dans ce sens, l'aspect stylistique devrait être également significatif. L'élaboration poético-rhétorique est exaspérante, dépasse de loin la mesure et l'équilibre de Grégoire. Le vocabulaire, même si nous nous en tenons à un examen peu approfondi, révèle une recherche exaspérée des expressions rares et poétiques. En quelques pages se trouvent réunis des hapax comme ίσοστάσιος (chap. 1), νυκτονόμος (chap. 2), ἀσκητήριον (chap. 4); des termes rarement employés, comme μαρμαρύσσω (à propos des étoiles, chap. 2 ; cf. Julien, Contra Gal. 356 e ; Themistius, Or. 20, 235 b), ήμεροφανής (Ps. Plat., Def. 411 b; Aristot., Top. 142 b 1); περιοιδαίνω (chap. 3; cf. Greg. Nyss., Vila Greg. Thaumal., 46, 925 D); διαστρεδλόω (leçon incertaine dans Aesch., Contra Clesiph. 224); ἀκροδατέω (Diod. Sic. II, 50, 5; Philon, De virtutibus 173); ὁφάλλομαι (Cyr. Alex., Glaphyr. in Exod. 2, PG 69, 457 ■); θεατρίζω (chap. 4; cf. Suidas). Des termes d'usage poétique sont employés, comme χοροστασία (chap. 1; cf. Anth. Pal. VII, 613, 6; X, 603, 2; Callim., Lav. Pallad. 66); et encore θυμηδία: (chap. 1, 257 B) ; χλιδή (chap. 2, 260 C) ; μιξόθηλυ ου μιξόθηλος (chap. 4, 261 A), έξυπτιάζω (ibid.); περισκιρτάω (ibid.), ἐμφιλοχωρεῖν (ibid.); des constructions poétiques comme φόνιον βλέπειν (4, 261 B) ; δμμάτων βολή (ibid.); parfois même gauches, comme celle qui sert à définir l'Église : ζώσα τοῦ Θεοῦ ἄμπελος (cf. Jn 15, 1.5). En résumé, nous devons nous trouver en face d'un exercice rhétorique datant d'une époque un peu postérieure à Grégoire, alors que l'écho de certains épisodes de la lutte entre ariens et nicéens est encore vif. Un rhéteur inconnu a dû trouver le point de départ de cette élaboration sans conclusion dans l'épisode que Grégoire lui-même raconte dans le Discours 25, 12.

<sup>2.</sup> Cf. Gallay, op. cit., p. 193-194. Il ne semble pas que la toute récente étude de M.-P. Masson, «Le Discours 35 de Grégoire de Nazianze : questions d'authenticité », Pallas, 1984, p. 179-188, puisse éliminer les doutes soulevés par ces savants et par nous-même.

#### DISCOURS 36

Voici un autre discours de caractère essentiellement autobiographique; il commence pourtant avec la forte élaboration littéraire qui est typique de Grégoire (et ici, c'est encore plus marqué) par l'épisode de l'intronisation du Nazianzène à la suite de l'intervention de l'empereur Théodose dans les questions religieuses de Constantinople (et par là de tout l'empire). Bernardi<sup>1</sup>, s'appuyant sur les allusions de Grégoire lui-même dans le De vita sua (1325-1395) et sur ce qu'en disent Socrate (Hist. Eccl. V, 7) et Sozomène (Hist. Eccl. VII, 5), retrace ainsi les événements qui ont précédé immédiatement ce discours : le mardi 24 novembre 380, l'empereur fait son entrée à l'improviste à Constantinople. Le jour même, il convoque Grégoire et lui dévoile son intention de le substituer à Démophile dans la Basilique des Saints-Apôtres. L'expulsion des ariens a lieu le 26 novembre et, le matin du 27, Théodose en personne intronise Grégoire. Le Nazianzêne décrit de façon très colorée dans le De vila sua la procession des nicéens au milieu de la foule hostile, l'entrée dans la basilique pleine d'une foule de sidèles mal disposés et de soldats ignorants; et voilà qu'au moment de la prière commune, le soleil, jusqu'alors caché par des nuages, emplit l'église de sa lumière. Ce fut considéré comme un bon augure et la foule, qui jusque là était restée froide, acclame. C'est ce que rapporte Grégoire auquel n'est pas étranger, je pense, un certain goût pour le théâtral.

Après l'intronisation, Grégoire aurait prononcé ce discours, qu'on peut donc situer, sans l'ombre d'un doute, après le 27 novembre 380. Les Mauristes et Bernardi<sup>1</sup> proposent de le dater de la mi-décembre.

Ce discours est l'un des plus personnels et des plus élaborés de Grégoire. Le grandiose événement qui vient de se passer a sans doute frappé l'évêque, jusqu'alors tenu de guider une petite communauté de nicéens dans l'atmosphère hostile qui était celle de Constantinople. Comment justifier ce changement imprévu? Quelles sont les raisons de ce succès? Est-il dû exclusivement à ses mérites? La réponse ne peut être que négative, mais est présentée de telle façon que le lecteur ne peut faire moins que croire exactement le contraire, à savoir que ce sont précisément les mérites de Grégoire qui ont suggéré à l'empereur sa nomination. D'où la nécessité d'une auto-défense somme toute ambigué : Grégoire doit se défendre, mais ne peut faire son propre éloge, ce qui serait inconvenant. Voilà pourquoi le discours se poursuit sur un ton mesuré, plein d'ironie embarrassée; il semble que Grégoire veuille plaisanter sur son propre compte, mais il doit dire des choses sérieuses, d'autant plus que l'empereur est présent (cf. ehap. 11, 277 C). Un autre fait s'ajoute à cela : l'intronisation à Constantinople viole, même si jusqu'alors cela a été dit seulement à voix basse (cf. 33, 13), le 15e canon de Nicée, qui interdit à un évêque d'abandonner son siège pour en occuper un autre, et Grégoire sait qu'il doit se défendre des insinuations (qui viendront au grand jour de façon éclatante peu de mois après, en plein concile de Constantinople) concernant son abandon du siège de Sasimes — qu'il avait tant délesté. Prononcé par un autre, ce discours serait un discours facile d'exultation et de triomphe; mais Grégoire transforme le triomphe en scrupules et en amertume, caractéristiques de sa sensibilité.

<sup>1.</sup> Cf. Bernardi, op. cit., p. 191; Gallay, op. cit., p. 187 s.

<sup>1.</sup> Cf. BERNARDI, op. cit., p. 193.

Grégoire commence sur un ton ironique : il se demande quelle a pu être la raison d'un succès aussi împrévu auprès de la foule, pour un évêque étranger et faible comme lui (Sommes-nous sûrs que notre orateur est toujours sincère quand îl insiste sur sa petitesse? N'est-ce pas là plutôt un thême rhétorique conseillé pour l'exorde? De toute façon, ce thême n'est pas toujours répété sur le même ton : dans le discours 32, la même affirmation de modestie s'adressait à une petite assemblée de sidèles et avait davantage le ton de la sincérité ; ici Grégoire parle devant une foule importante, qui comprend, en grand nombre, des ennemis et des faux amis. Il est donc assez probable, comme nous venons de le voir, que cette ironie appliquée à lui-même soit fortement polémique). L'orateur, bien conscient de sa propre petitesse, ne peut expliquer son succès; sa seule sagesse, observe-t-il, consiste à savoir qu'il n'est pas un sage. Le mot de Socrate est ici habilement exploité. Comme le remarque justement Bernardi1, Grégoire, en inaugurant officiellement son épiscopat à Constantinople, entend se présenter comme le vrai successeur de l'évêque Alexandre, mort depuis quarante ans. Selon Grégoire, donc, la période de l'établissement arien à Constantinople n'est qu'un interrègne qui doit être oublié (chap. 1). La source d'eau pure avait été fermée, le puits avait été enterré, et Grégoire, comme les grands hommes de l'Ancien Testament, comme Isaac et Moïse, a ouvert de nouveau la source de l'enseignement d'eau vive. Et pourtant - ici revient le thème apologétique présenté avec beaucoup d'ironie - Grégoire n'est certainement pas l'un de ces évêques qui plaisent aux foules, sachant parler, dotés d'une éloquence séduisante. Il esquisse ici, comme l'a noté Bernardia, la silhouette de l'évêque à la mode, qui plaît à son auditoire; en se

comportant ainsi, l'évêque mondain, qui est aussi un orateur, se conforme à l'usage politique de l'époque. Les chefs de l'Église ont calque leur comportement sur celui des hommes politiques. Comparé à de tels orateurs, Grégoire sait bien (il le remarque toujours avec ironie) qu'il est un ignorant et un rustre : c'est la même compassion pour sa modestie intellectuelle que nous avons rencontrée dans le Discours 33 (chap. 7). Grégoire n'a pas en outre, parmi les mérites qui lui manquent, celui d'être un flatteur (on le voit D. 33, 7, 225 A) : c'est pour cette raison que l'évêque se sent autorisé à parler ouvertement à cette assemblée. Ses fidèles lui ont fait violence en le plaçant sur ce siège et quand Grégoire a exprimé sa protestation avec la franchise qui le caractérise, beaucoup se sont éloignés de lui. Beaucoup, en effet, par un sentiment d'orgueil blamable, ne supportent pas sa modestie : ce thème sera plus amplement développé dans les chap. 6-7. Donc, si Grégoire n'est pas un orateur séduisant, c'est alors pour une autre raison qu'il a été choisi par ses sidèles

Avant tout, ce sont les nicéens de Constantinople (chap. 2). qui l'ont appelé; notons avec quelle insistance il revient sur ce point, qui est fondamental pour lui et se rattache à l'accusation que lui font ses ennemis d'avoir abandonné le siège de Sasimes pour celui, bien plus prestigieux, de la capitale de l'Empire. Seconde raison pour laquelle les nicéens ont pensé à lui : la volonté d'avoir pour eux un évêque non querelleur (comment ne pas penser aux trois Discours sur la paix - bien qu'ils n'aient pas tous été prononcés à Constantinople - que Grégoire écrivit pour témoigner d'un état d'esprit et d'une conception de la vie chrétienne allant tout à fait dans ce sens?); un évêque modeste, doux, qui ne soit pas tourné vers l'extérieur, c'est-à-dire un vrai philosophe, selon l'acception qu'a ce terme pour Grégoire. Quels sont les adversaires de Grégoire?

Cf. op. cff., p. 194.

<sup>2.</sup> Ibid.

Selon Bernardi<sup>1</sup>, ils devaient se trouver dans la masse des nicéens qui, d'abord ariens, étaient convertis à l'orthodoxie au moment où Grégoire prononce ce discours (nous sommes à la fin de 380), mais dont la conversion avait été assez superficielle. Une seconde raison est le fait que Grégoire porte l'habit de moine : cela pouvait paraître choquant aux laïques de la cité, parmi lesquels étaient choisis les évêques; et puis, naturellement, il y a les attaques dont Grégoire a été l'objet de la part des ariens pendant presque deux ans (c'est-à-dire depuis le moment où il est arrivé à Constantinople). Mais on doit penser aussi à l'affaire de Maxime, qui laisse des traces importantes sur son esprit. Et puisque Grégoire parle également d'intrigues internes, on doit penser qu'il devait aussi avoir des ennemis à l'intérieur du groupe des nicéens. Ce qu'on peut lire au chapitre 4 est assez intéressant. Grégoire nous apprend qu'une grande partie des critiques qu'on lui faisait concernait particulièrement ses discours, les λόγοι auxquels il donne tant de lui-même. C'était vraisemblablement le contenu théologique que ses adversaires critiquaient dans les discours? (et peut-être aussi un certain aspect philosophique), raison pour laquelle le Nazianzène doit se défendre contre ceux qui n'acceptent pas des discours religieux aussi engagés. Certainement, le niveau des prédicateurs chrétiens à Constantinople (et hors de Constantinople), qu'ils fussent nicéens ou ariens, ne pouvait être à la hauteur de celui qui caractérise les discours de notre auteur. Bref. nous devons avoir affaire à des personnes qui nourrissaient une certaine mésiance à l'égard des spéculations théologiques, quelles qu'en fût l'orientation. C'est la plus grande partie du clergé de Constantinople qui devait avoir une telle méssance. Mais ici encore (chap. 4-5) s'insinue un violent sarcasme vis-à-vis des ignorants, de ceux qui croient que la vraie foi coîncide avec le fait de ne rien savoir. Il est facile de comprendre, remarque Grégoire, que de telles critiques ne peuvent avoir d'autres causes que la jalousie : Grégoire se consacre à ce thème et le développe avec tous les exemples que demande le topos littéraire.

Mais surtout (et là nous passons à la réalité et à la situation personnelle) la jalousie avait frappé Grégoire au point le plus délicat : on lui reprochait d'avoir intrigué pour obtenir le siège de Constantinople. Devant cette accusation, l'orateur fait front dans un mouvement à la fois polémique et pathétique qui peut être considéré comme le centre du discours et son thème le plus significatif. Il est évident que cette accusation, qui apparaît assez fréquemment dans les discours de la période constantinopolitaine, devait avoir assez de crédit auprès de personnes et de milieux hostiles à Grégoire ; ces personnes n'étaient pas forcément ariennes, c'est-à-dire des ennemis déclarés! Et, du reste, quand moins d'une année plus tard surgira le problème juridique de la violation du canon de Nicée, qui permet d'accuser Grégoire d'avoir abandonné le diocèse de Sasimes pour venir à Constantinople, l'accusation provient de milieux qui, en apparence, lui sont favorables, parce que le concile de Constantinople est en train de se dérouler.

Grégoire recourt toujours aux mêmes arguments pour se défendre : ce n'est pas lui qui s'est mis en avant, mais il • été appelé (par les nicéens de la ville, évidemment). Il est venu seulement pour aider l'orthodoxie qui, à Constantinople, courait le danger d'être étouffée (chap. 6). Certes, Grégoire se rend compte que cette justification ne convainc pas la plupart des auditeurs et il cherche à faire impression sur son auditoire en se présentant comme le vrai chrétien, qui s'identifie avec le sage. La sagesse vraie ne peut être que la sagesse chrétienne et l'idéal d'ataraxie, celui qui permet de surmonter les vicissitudes

Cf. op. cit., p. 195.

<sup>2.</sup> Cf. op. cit., p. 195-196.

humaines, d'être πάγιος ἐν οὐ πεπηγόσι (idéal évidemment dérivé de la philosophie païenne), est celui qu'il propose à ses détracteurs, parce qu'il proclame orgueilleusement que lui-même le réalise. Encore une fois, la philosophie profane lui est utile pour se réfugier dans un rôle qui lui permet de considérer avec détachement ses ennemis — ou au moins a-t-il l'illusion de pouvoir le faire (chap. 5).

Ce rôle de supériorité, cette attitude du sage stoicien exigent une solide conscience même en face des amis. Ceux qui sont favorables à Grégoire sont troublés par les insinuations malveillantes des adversaires. Mais en face du tribunal de Dieu et de sa propre conscience il se sent tranquille parce qu'il sait n'avoir à rendre compte à personne d'autre : encore une fois, la parole de l'orateur christianise l'idéal formulé par la philosophie païenne. Et, du reste, nous avons déjà vu que les critiques faites par ses amis n'avaient pas manqué depuis le début de son séjour à Constantinople : nous pouvons relire, à ce propos, le Discours 32 (chap. 1) où il dit que certains de ses amis les plus impatients l'accusent d'excessive faiblesse et de soumission. Le sage doit donc être ainsi non seulement devant l'adversité (chose la plus courante), mais aussi au milieu des amis, même dans une condition apparemment favorable.

Comme cela convient à un « discours de couronnement », même s'il est un peu hâtif comme celui-là, qui semble avoir été prononcé sous l'impression du moment, d'un seul jet, par un homme poussé par les circonstances et contraint de se justifier d'une position élevée qui, même s'il l'avait atteinte grâce à son seul mérite, suscitait la jalousie des malveillants, comme cela convient, avonsnous dit, à un discours prononcé dans une situation de prestige, Grégoire envoie un message religieux et politique à celui qui l'écoute, même s'il n'est pas prèsent, aux grands comme aux humbles. Sur le plan religieux, l'admonestation se résout à un bref rappel de la fidélité

due au credo de Nicée, qui ne présente rien de particulièrement întéressant (chap. 10). Plus importantes sont les paroles destinées à l'empereur à qui il rappelle que même son pouvoir est soumis au pouvoir de Dieu. Sur le plan politique, c'est une déclaration d'un certain intérêt si l'on tient compte du césaropapisme des empereurs précédents, que Grégoire avait dû expérimenter pour sa part. Certainement, Constantin lui-même, l'empereur isapostolos, aurait mal toléré une franchise comme celle de Grégoire, et même Constance II et Valens avaient l'habitude d'imposer leur volonté et non pas de subir celle des évêques. Mais nous sommes à l'époque de Théodose, et la foi servente de l'empereur permet à l'évêque, à ce qu'il semble, de s'exprimer avec une telle franchise; peu d'années après, d'ailleurs, Ambroise interdira l'entrée de l'église à l'empereur, coupable du massacre de Thessalonique1. Plus générale est l'invitation faite aux autres classes sociales, aux gens de la cour et aux nobles, d'obéir à l'empereur (chap. 11). Les autres exhortations, placées en conclusion, sont apparemment peu incisives mais révêlent la haute conscience qu'a Grégoire de lui-même en face des grands de ce monde : maintenant notre évêque parle dans la basilique des Saints-Apôtres, non dans la petite Anastasia, et il a le devoir de s'adresser à chacun : que les sages (c'est-à-dire les lettrés) se gardent de la fausse sagesse, que les riches respectent les pauvres; en résumé, que la cité qui veut être la capitale de l'empire ne pense pas à être la première seulement par l'aspect extérieur (chap. 12). Peut-on nier la noble leçon d'éthique contenue dans ces mots? N'ont-ils pas une semblable valeur dans la réalité politique et sociale de notre temps?

<sup>1.</sup> A notre avis, Bernard (op. cit., p. 198), qui pense que la leçon reste sur un pian très général, en réduit trop l'importance.

#### DISCOURS 37

Pour ce discours aussi la datation se révèle assez facile et a trouvé la critique presque unie : prononcé en présence d'une grande foule (cf. 288 AB), des magistrats et de l'empereur, auquel Grégoire s'adresse (cf. chap. 23, 308 B), il présuppose l'intronisation du 27 novembre 380, mais a été prononcé avant le 10 juin 381, parce qu'à cette date un édit de Théodose interdisait aux ariens, photiniens et eunomiens de tenir des réunions à l'intérieur de la ville, tandis qu'il venait d'ordonner que dans tout l'empire les églises soient rendues à la foi de Nicée. Or, dans ce discours, Grégoire fait allusion à un tel édit, mais comme s'il était imminent et non pas déjà promulgué (cf. 308 B)<sup>1</sup>.

Le présent discours est une véritable homélie et a la caractéristique d'être le seul que Grégoire ait consacré à l'exégèse d'un passage de l'Écriture (précisément de Matthieu 19, 1-12). Ici, nous pouvons saisir les critères de l'analyse grégorienne, mis en œuvre à propos d'un passage de l'Évangile considéré comme particulièrement délicat : celui de l'eunouchismos. Dans le cadre de l'exégèse, on peut observer que les critères de Grégoire révèlent un grand équilibre : il n'accepte pas une interprétation littérale, mais il est bien loin de l'exégèse de type origénien. La différence avec Origène se perçoit de façon d'autant plus évidente que le maître alexandrin lui-même avait affronté l'interprétation de Matth. 19, 1-12 (cf. Comm.

Matth. XIV, 14-XV, 5). Eh bien, Origène est présent, comme nous le verrons, dans l'exégèse de Grégoire, mais le Nazianzène sait être indépendant de l'Alexandrin quand il le faut. Même si nous n'en possédons pas d'autres témoignages écrits, les capacités herméneutiques de Grégoire sont cependant attestées par la fameuse lettre Ad Nepolianum (52, 8, 2) et par le De viris illustribus (chap. 117) de Jérôme, qui l'appelle praeceptor meus1. En ce qui concerne l'interprétation de l'eunouchismos, il peut être utile de relire rapidement les observations d'Origène : il remarque (XV, 1, PG 13, 1253 B) que ramener seulement le troisième eunouchismos - c'est-à-dire celui des hommes qui se sont faits volontairement eunuques par amour du royaume des cieux - à l'action de la raison, alors que les deux premiers eunouchismoi seraient à comprendre au sens propre (σωματικώς), était une exégèse déjà proposée par d'autres (et nous constatons que Grégoire aussi la propose au chap. 20 de cette homélie). Ceux-là comprenaient sans doute correctement ce troisième type d'eunouchismos : « l'eunouchismos obtenu par la raison lorsque, en vue du royaume des cieux, ils suppriment au moyen du logos, qui est très incisif, le désir de pareils plaisirs et dédaignent les atteintes faites au corps parce que ces atteintes ne sont plus en mesure de vaincre une âme qui, au moyen du logos, a supprimé la concupiscence (XV, 1, PG 13, 1253 BC) . Toutefois ces interprètes, remarque Origène, n'ont pas donné une interprétation cohérente pour les trois types d'eunouchismoi (XV, 1, 1253 B). Ils ont été vraiment moins cohérents que ceux

<sup>1.</sup> A propos de cette datation, cf. Gallay, op. cit., p. 194-196; Bernardi, op. cit., p. 216-217, qui sont du même avis.

<sup>1.</sup> Sur l'aptitude de Grégoire à l'exègèse, cf. pour plus de détails J. Plagnieux, Saint Grégoire de Nazianze théologien, Paris 1951, p. 42 s.; 453-454 (sur l'existence éventuelle d'un Commentaire à l'Évangile de Matthieu écrit par Grégoire, cf. aussi F. Lefferz, Studien zu Gr. von N., Bonn 1958, p. 74 : la chose me paraît douteuse); cf. Y.-M. Duval, Le Livre de Jonas dans la littérature chrétienne greeque et latine, Paris 1973, p. 358-374.

qui avaient interprété à la lettre tout le passage - bien qu'une telle interprétation doive sûrement être exclue (XV, 3, 1257 B s.). Eh bien, nous devons nous persuader que dans le passage de l'Évangile il est question πνευματικώς des trois eunouchismoi : « Mais nous, qui voulons respecter la cohérence des trois eunouchismoi et approuvons l'interprétation du troisième d'entre eux, nous ferons les mêmes remarques à propos des deux premiers : on pourrait qualifier d'eunuques au sens métaphorique (τροπικώς) ceux qui ne se livrent pas aux plaisirs de la chair et ne s'abandonnent pas à l'obscénité et à l'impureté qu'ils impliquent, ou à tous autres plaisirs semblables. Et, parmi ceux qui ne se livrent pas à de pareils plaisirs, il y a, à mon avis, trois catégories : les uns sont ainsi par nature (ἐκ κατασκευῆς) : ce sont ceux-là dont on dit qu'ils sont « eunuques dès le sein de leur mère »; les autres, séduits par certains raisonnements, pratiquent l'abstention des plaisirs de la chair, mais ce n'est pas la parole de Dieu qui a produit chez eux pareille résolution et pareille ascèse et, pour ainsi dire, le bon comportement, c'est la parole des hommes, soit de ceux qui, par l'intermédiaire des Grecs, se sont donnés à la philosophie, soit de ceux qui s'interdisent le mariage et s'abstiennent des nourritures - et c'est la parole des hérétiques. L'aspect estimable de l'abstinence, on le voit au contraire quand un homme prend en lui-même la vivante parole (Hébr. 4, 12) ou, selon la formule de l'apôtre (Éphés. 6, 17), « l'épée de l'esprit », et supprime grâce à elle la partie de l'âme vouée aux passions (ἐκτέμνοι τὸ ψυχῆς παθητικόν) sans toucher au corps lui-même (μή ἀπτόμενος τοῦ σώματος), fait tout cela en vue du royaume des cieux et pense qu'on ne peut atteindre le royaume des cieux qu'en supprimant au moyen de la Parole la partie de l'âme livrée aux passions... (XV, 5, PG 13, 1264 B). Grande, assurément, est la vertu de ceux qui sont capables d'eunouchismos pour leur propre âme grâce à la Parole, mais seuls en sont capables ceux auxquels cela a été accordé; et cela est accordé à tous ceux qui demandent à Dieu l'épée du Logos (την λογικήν μάχαιραν) et s'en servent convenablement pour faire d'eux-mêmes des eunuques par amour du royaume des cieux.

Cette homélie de Grégoire propose donc, en ce qui concerne la sexualité, l'idéal de l'apalheia qui avait été le propre du grand maître du Nazianzène, Origène<sup>1</sup>, et qui remonte, plus haut encore, à Clément d'Alexandrie (cf. Quis dives salv. 40, 6 : 4 Il est peut-être impossible de supprimer à la fois toutes les passions, qui sont liées naturellement à l'âme (ἀποκόψαι πάθη σύντροφα).» Et l'enseignement d'Origène a été également repris (il n'y a pas à s'en étonner) par un autre Cappadocien, Basile (Sur le Saint-Espril, 18, PG 32, 100A) : « le fait d'avoir pu, lui Dieu, lui que l'espace ne peut contenir, impassiblement, par la chair (ἀπαθῶς διὰ σαρκός), se laisser enlacer à la mort, asin de nous faire la faveur, par sa propre Passion, de l'impassibilité » (τῷ ἰδίῳ πάθει τὴν ἀπάθειαν) ; 23, 109 A : «quant à l'introduction de l'âme dans la familiarité de l'Esprit, elle ne consiste pas dans un rapprochement local... mais dans l'exclusion des passions » (ὁ χωρισμὸς τῶν παθῶν)². Basile propose au parfait chrétien de s'écarter totalement de tout pathos. Du reste, deux fois déjà, Grégoire lui-même avait proclamé son idéal du christianisme, qui veut que l'on soit ἐν πάθεσιν ἀπαθής (D. 26, 13), ou comme les Maccabées, qui furent ἀσώματοι σχεδόν έν σώμασι (D. 15, 8).

On trouve également dans cette homélie (chap. 18) une profession de foi trinitaire d'autant plus significative qu'elle est proposée aux magistrats de Constantinople et à l'empereur lui-même. Mais l'aspect le plus intéressant

Sur les rapports entre Grégoire de Nazianze et Origène nous nous permettons de renvoyer encore une fois à nos observations dans Influssi di Origene su Gregorio Nazianzeno , Atti dell'Accademia La Colombaria, 1979, p. 35-57.

Trad. B. Pruche, SC 17 bis, p. 309 et 327.

et le plus important de l'homélie est représenté par la proclamation de l'égalité des deux sexes dans le mariage, d'autant plus significative qu'elle est nouvelle et inhabituelle. Nous reparlerons de cela un peu plus loin.

L'homélie commence ex abrupto, c'est-à-dire en faisant immédiatement allusion au passage de Malthieu 19, 1 s. : peut-être le discours contenait-il un prologue qui aurait été perdu, peut-être les sténographes l'ont-ils omis de propos délibéré, n'enregistrant que l'homélie elle-même. Grégoire donne l'impression d'avancer sur un terrain peu sûr dans le sens qu'une interprétation de type allégorique lui paraît évidente, mais ne laisse pas voir sur quel critère précis il veut la réaliser1. Ainsi, certaines propositions exégétiques du début nous semblent un peu plates et banales : Jésus, qui choisit les pêcheurs, est lui aussi un pêcheur; il va d'un lieu à l'autre non seulement pour sanctisser le plus grand nombre d'hommes, mais aussi pour sanctisier le plus grand nombre d'endroits ; il assronte des situations que même l'apôtre n'a pas supporté de dire à son sujet : qu'il était devenu « tout à tous », puisque le Christ devient aussi « la malédiction même » et « le péché même » (chap. 1). Il passe de lieu en lieu, lui qui n'est pas enfermé dans le temps ou dans l'espace, et cela parce qu'il accepte d'être limité par la nature humaine qu'il a assumée. A ce moment, le fil de la pensée conduit notre orateur à faire une allusion rapide au problème de la double nature du Christ : sa nature divine rend également divine la chair humaine qu'il assume sans qu'il y ait néanmoins en lui deux fils ou deux hommes : il est seulement un homme, résultat de ce composé. L'allusion polémique est évidente, même si elle n'est qu'ébauchée, à la doctrine d'Apollinaire de Laodicée : il y a là l'ébauche, et la terminologie également le confirme, de ce que Grégoire exposera quelques mois plus tard,

dans les deux Lettres à Clédonius (Ep. 101 et 102), qui auraient été écrites en 381-382. Ici, également parce que la situation l'exige, Grégoire se limite à un aperçu rapide mais clair (chap. 2). Par le moyen de cette nature humaine et par l'effet de cette miséricorde envers les hommes, le Christ se rend accessible à tous les hommes et prend soin de la foule (cf. Matth. 19, 2) (chap. 3)1. Et ce n'est pas tout : il endure tout, toute souffrance dans sa passion et dans sa mort, malgré son inexprimable grandeur. L'antithèse entre la sublimité de sa nature divine et l'humilité des noms par lesquels il est désigné permet à Grégoire de se livrer à l'une de ces énumérations des noms du Christ, tirée de passages néotestamentaires, dont notre orateur est coutumier. Cela pourrait être un artifice rhétorique, comme dans la très riche énumération du Discours 29 (chap. 18) pour le Fils, ou du Discours 31 (chap. 29), pour le Saint-Esprit; mais cela pourrait être aussi une imitation d'Origène, qui - par souci de « science » - avait dressé une semblable liste dans le Commentaire sur l'Évangile de Jean (I, 21 s.).

Vient ensuite — et c'est la première partie intéressante de ce discours — la question des Pharisiens demandant s'il est permis à l'homme de répudier sa femme pour n'importe quel motif (Matth. 19, 3). Après quelques considérations simples sur la façon dont le Christ répondait aux questions selon les occasions — et qui pouvait être éventuellement de répondre à une question par une autre question (chap. 5) —, le Nazianzène entre dans le vif du sujet. La loi, donc, condamnait l'adultère de la femme, mais ne condamnait pas avec autant de sévérité celui du mari. C'est une allusion, apparemment, à la loi judaïque, mais Grégoire passe de l'exégèse de type historique (si on peut dire), de l'exégèse des mœurs du temps du Christ,

<sup>1.</sup> Cf. BERNARDI, op. cit., p. 217.

<sup>1.</sup> J. Bernardt lop. cit., p. 218) souligne l'aspect humain de la figure du Christ que Grégoire décrit ici.

à une critique des mœurs de son temps1; déjà, en effet, les Mauristes avaient justement noté : « Hic observandum, Gregorium loqui de civili Romanorum lege. \* Il est évident qu'une : oi de ce genre existait aussi à l'époque de Grégoire ; en effet, la législation en vigueur à l'époque impériale, en ce qui concernait la possibilité de répudier le conjoint, était bien plus indulgente pour l'homme que pour la femme. L'intervention du christianisme n'avait même pas modifié cette situation qui avait abouti au contraire, dans le cas du divorce par exemple, à une régression sensible des droits de la femme, à laquelle on ne permettait plus de divorcer, sinon exceptionnellement, après que la société païenne de l'époque impériale avait vu se généraliser la possibilité de divorcer<sup>2</sup>. Une telle dissérence de traitement est vigoureusement refusée par Grégoire, qui insiste sur la parfaite égalité de condition (et donc de responsabilité dans le mal comme de prérogative pour son salut par la passion du Christ), dont jouit la femme par rapport à l'homme (chap. 6-7). Une loi aussi injuste pour la femme ne pouvait évidemment avoir été promulguée que par des hommes (chap. 6, 289 B). Mais que Grégoire, en particulier parce qu'il parlait en présence de l'empereur, et donc

 Voir la section De repudiis du Codex Theodosianus (III, 16, 1 = III, p. 155-157 Mommsen): (IMP. CONSTANT(INVS) A. AD ABLAVIVM P(RAEFECTYM) P(RAETORI)O. Placet mulieri non licere propter suas pravas cupiditates marito repudium mittere exquisita causa, velut ebrioso aut aleatori aut mulierculario, nec vero maritis per quascumque occasiones uxores suas dimittere, sed in repudio mittendo a femina haec sola crimina inquiri, si homicidam vel medicamentarium vel sepulchrorum dissolutorem maritum suum esse probaverit ut ita demum laudata omnem suam dotem recipiat. . . . Dat. . . . Basso Et Ablabio coss. . La loi, déjà formulée par Constantin en 331, devient, en comparaison, encore plus sévère sous Théodose II quatre-vingt dix ans plus tard (111, 16, 2). Pour une première information, voir, entre autres, M. Kasen, Das römische Privatrecht, München 1969, II, p. 120 s.

2. C'est l'interprétation de K. THRAEDE, art. « Frau », dans Reallexikon für Antike und Christentum, Münster, VIII, 197 s.

était conscient de l'autorité qu'avaient ses paroles dans cette occasion précise (une autorité qu'il souligne à la fin du discours, quand il exhorte l'autorité civile à éliminer rapidement tout résidu d'arianisme), que Grégoire dans cette admonition invite l'empereur à modifier la loi, comme le pense Bernardi¹, cela me parait douteux. Ou du moins il me semble qu'il ne pouvait pas s'illusionner sur le succès que pouvaient obtenir de telles paroles : l'important est, comme souvent dans la prédication, la proclamation du principe.

· Donc, honneur identique pour l'homme et pour la femme dans le mariage : cette égalité est démontrée par le sacramentum magnum par excellence, celui du mariage entre le Christ et l'Église (cf. Éphés. 5, 32), qui impose à la femme d'honorer son mari et au mari d'aimer sa femme (Ephés. 5, 33) (chap. 7). Cette allusion au sacrement de mariage est la source d'une digression, brève mais de règle quand on évoque cette question : le corollaire du caractère licite des secondes noces. Selon un état d'esprit qui est celui de l'Église à partir, au moins, de l'époque de Constantin, il préfère le mariage unique, mais il tolère aussi un second mariage : il n'est pas admis cependant d'aller au delà d'un second mariage. De cette façon Grégoire prend une voie moyenne, en face de l'encratisme de certaines sectes hérétiques et de certains milieux chrétiens aussi, nombreux surtout pendant les trois premiers siècles de l'Empire, et du laxisme que provoquait probablement la répétition des noces. Le problème des secondes noces, particulièrement ressenti et débattu avec âpreté dans certains milieux aux

<sup>1.</sup> Cf. op. cit., p. 220. Bernards souligne (ibid.) très opportunément que Grégoire « ne pense pas tant au mariage et à sa dissolution éventuelle qu'à la législation proprement pénale. Ce qu'il veut, c'est que l'adultère de l'homme soit puni par la loi à l'égal de celui de la femme ..

premiers temps du christianisme, apparaît chez Grégoire plutôt atténué et peu grave<sup>1</sup>.

D'une façon un peu brusque, parce que les liens ne sont pas bien mis en évidence, Grégoire revient au thème de la répudiation : ce retour au thème principal de l'homélie est suggéré par l'allusion aux secondes noces, même s'il ne dit pas, bien sûr, que l'on peut se remarier après la répudiation. Et la répudiation - c'est une affirmation constante de tous les écrivains chrétiens - n'est permise qu'en cas de fornication (chap. 8). Une telle règle au sujet du mariage paraît dure aux pharisiens, parce que l'explication qui a été donnée du mariage par le Christ (et, dans le cas précis, par Grégoire), met la femme sur le même plan que son mari. En ce qui concerne la citation de l'Évangile, les Mauristes déjà avaient correctement indiqué que la source de la citation de Grégoire était Jn 6, 61, bien que l'orateur la présente comme une partie de la péricope de Malih. 19,1 s. Et Bernardi<sup>2</sup> a fait remarquer qu'une telle erreur de mémoire de la part de Grégoire implique aussi quelques curieuses conséquences : alors que dans le passage de Jean ce sont les pharisiens qui trouvent dur le discours de Jésus, dans le passage de Malthieu, que Grégoire est en train d'examiner, ce ne sont pas les pharisiens qui restent perplexes, mais les disciples euxmêmes : toute la tirade contre les pharisiens d'une époque et les pharisiens d'aujourd'hui (chap. 9) serait donc injustifiée. Quoi qu'il en soit, l'affirmation des disciples (ou des pharisiens, selon Grégoire) selon laquelle « si telle est la condition de l'homme par rapport à la femme, il n'est pas expédient de se marier », est commentée par l'orateur dans le sens qu'il ne convient pas, effectivement, de se marier si le mariage est compris uniquement comme concupiscence des sens. Il retourne l'argument en ayant recours à un topos assez répandu dans le christianisme antique, celui de l'exaltation de la virginité et de la dévaluation du mariage (chap. 9-10). De la sorte, il n'est ni facile ni opportun de recourir à « l'histoire des usages » chrétiens pour ce qui concerne la virginité et le mariage, problème sur lequel la position officielle de l'Église et celle, non-officielle, des diverses tendances chrétiennes, encratistes ou non, sont assez connues1. Il sussit de remarquer que, dans la façon de traiter ce lopos, Grégoire représente encore la voix « officielle » de l'orthodoxie, la voix hostile aux exagérations opposées, la voix de l'équilibre : « Le mariage est une belle chose, mais je ne puis dire qu'il est supérieur à la virginité (chap. 10, 293 B). » Telle est en résumé la pensée de notre orateur et la position de l'Église officielle. C'est un grand amour qu'on doit porter au mariage, au père et à la mère, qui ont donné naissance à la vierge. Mais il y a aussi celle qui n'est pas mère, et qui est pourtant l'épouse du Christ : même cette expression spécifique de νύμφη Χριστοῦ pour désigner la vierge est d'origine ancienne; le christianisme latin a forgé l'expression analogue de sponsa Christi. La supériorité de la vierge sur l'épouse consiste dans le fait que la vierge se consacre tout entière à son époux spirituel (chap. 10), alors que la femme mariée se consacre à Dieu seulement en partie. Et cette argumentation se prête à un développement contenant l'exaltation de la virginité (chap. 11-12). Cette partie non plus n'est pas particulièrement neuve, parce qu'on y trouve la répétition de nombreux lieux communs, mais elle peut paraître intéressante

<sup>1.</sup> On peut trouver une très bonne vue d'ensemble de cette mentalité, pareillement répandue dans les milieux païens et chrétiens, bien que ce soit dans le cadre d'une problématique différente (celle de la permission d'un second mariage), dans l'introduction de Ch. Munier à Terrullien, A son épouse, SC 273, Paris 1980, p. 14 s. 2. Cf. op. cit. p. 222.

<sup>1.</sup> A ce point de vue, la position d'Origène est fondamentale dans le christianisme oriental; à ce sujet, cf. H. CROUZEL, Virginité et mariage selon Origène, Paris 1963.

DISCOURS 37

59

comme témoignage d'une certaine mentalité du christia-

nisme primitif.

L'épisode de la mère des fils de Zébédée a peu de rapport avec ce que l'orateur vient de dire : une certaine incohérence dans l'enchaînement des arguments doit sans doute être imputée au style oral, à la fidèle adaptation au mouvement de l'homélie, qui n'est pas un traité théologique et peut passer d'un argument à l'autre avec une plus grande liberté. A la demande de la femme, donc, le Christ répond que l'acceptation de ce qu'elle demande ne dépend pas de lui mais du Père, et que cela revient à οξς δέδοται (chap. 14). Que signifient ces mots? Ils ne sont certainement pas un argument en faveur de la prédestination, ni un soutien à la doctrine origénienne de la préexistence de l'âme par rapport au corps, mais ils désignent seulement ceux qui ont obtenu du Père une aide parce qu'ils s'en sont montrés dignes. Nous avons fait allusion à Origène, même si le nom du grand Alexandrin n'est pas cité, mais, comme on pense l'avoir démontré ailleurs, c'est à lui et non à la métempsychose pythagoricienne, comme l'ont supposé les Mauristes, que Grégoire fait allusion1. Il faut faire une petite remarque : à la page 300 D, le texte des Mauristes est le suivant : « N'attends pas que je m'occupe de telles doctrines (ἄλλοι μέν γὰρ περὶ τῶν τοιούτων δογμάτων παιζέτωσαν) » d'après le manuscrit B (Parisinus Graecus 510). Mais tous les autres manuscrits donnent : περὶ τῶν δογμάτων παιζέτωσαν. Cela veut dire que Grégoire souligne franchement son éloignement et son manque d'intérêt pour de telles doctrines, qui sont celles d'Origène, mais non moins franchement son manque d'intérêt pour la théologie en général. Nous sommes à un moment - celui auquel Grégoire parle - où la restauration de la foi nicéenne à Constantinople et la récupération des positions ariennes

l'occupe peut-être plus sur le plan pratique que sur le plan théologique.

A ce moment intervient la citation concernant les trois types d'eunouchismoi, car nous en revenons à la péricope de Malihieu (19, 12). Dans le passage de l'Évangile, Jésus présentait le fait de « devenir eunuque » comme la démonstration de la difficulté à laquelle ses disciples eux-mêmes s'étaient heurtés : si l'enseignement de Dieu est si favorable à la femme en limitant la possibilité de la répudiation, il ne vaut pas la peine de se marier (Malth. 19, 10), disaient-ils. Et le Christ de répliquer : · Tous ne peuvent pas comprendre cette réalité, mais seulement ceux à qui Dieu le permet. \* Il y a, en effet, un eunouchismos qui a même plus de prix que le mariage (ibid. 19, 11). Les paroles de Grégoire à ce sujet sont adressées directement aux eunuques qui étaient la et l'écoutaient. La société gréco-latine du Bas-Empire, fortement orientalisée, avait vu se répandre ces personnages depuis son origine. A l'époque julio-claudienne déjà il y avait des eunuques dans la société romaine, même si leurs sonctions n'étaient pas en général de caractère socialement élevé. Au contraire, au IVe siècle, et précisément à l'époque de Grégoire, la situation a complètement changé : la lecture des Histoires d'Ammien Marcellin nous permet de constater la présence des eunuques à la cour impériale où ils tiennent des places de grande importance. Voilà pourquoi Grégoire juge opportun de s'adresser directement aux eunuques présents comme s'ils constituaient une classe sociale bien définie. Dans le climat d'encratisme bouillonnant, exagéré, qui dominait une grande partie de la société chrétienne du Bas-Empire, ces eunuques devaient être particulièrement siers de leur chasteté, et Grégoire se tourne vers eux pour leur conseiller (peut-être avec un peu d'ironie) de ne pas trop se vanter d'une vertu acquise sans trop de peine, et pour laquelle ils n'ont pas grand mérite au fond (chap. 16). Plus

Cf. nos observations dans « Influssi di Origene », op. cit., p. 52-53.

intéressante, s'il se peut, est la tentative d'interpréter de façon allégorique tout l'eunouchismos. Avant tout les eunuques sont avertis qu'il existe une « prostitution » (ποργεύειν) même dans les paroles, c'est-à-dire, si l'on sort de la métaphore (une métaphore un peu insolite à dire vrai), Grégoire les exhorte à ne pas parler de tout et de tous, à ne pas prétendre devenir théologiens d'un moment à l'autre, à ne pas former des sectes et des conventicules pour leur propre compte. L'observation peut paraître étrange parce que, en raison du soupçon et de la mésiance que l'Église a toujours manifestés à l'égard de l'auto-mutilation, un eunuque pouvait difficilement avoir une position importante dans le milieu des théologiens ou des moines (l'exemple d'Origène est là pour le consirmer). Il devait s'agir, probablement, des eunuques de cour, que nous connaissons par Ammien Marcellin, sur lesquels l'Église pouvait difficilement étendre un contrôle rigoureux et imposer sa propre autorité, et qui auront probablement mêlé à leurs intrigues une pincée de spirituel (chap. 17). Ces eunuques, selon Bernardi<sup>1</sup>, interviennent alors probablement aux côtés des ariens ou pour soutenir les pneumatomaques : voilà pourquoi Grégoire insère une nouvelle profession de foi trinitaire au beau milieu de son passage consacré aux eunuques (chap. 18). Et d'ailleurs les eunuques doivent se garder de bien d'autres péchés que de celui d'incontinence (chap. 19).

Finalement, après la digression sur les eunuques présents pendant l'homélie, vient l'interprétation de Maith. 19, 12. Grégoire proclame qu'il convient de donner de la condition d'eunuque une interprétation non littérale et de comprendre précisément qu'en devenant eunuque, on supprime les passions de son propre corps, soit grâce à une disposition naturelle et à ses propres forces, soit à la suite de l'enseignement d'un maître (chap. 19); il y a d'autres eunuques

enfin, ceux qui, n'ayant trouvé aucun maître, ont appris d'eux-mêmes à supprimer leurs passions et à devenir eunuques spirituellement (chap. 20). Son attitude fondamentale, donc, vient d'Origène, comme on l'a vu plus haut (p. 48-51) : la véritable interprétation est donc celle qui ne se limite pas à la lettre. On sait, du reste, que l'interprétation que fait Grégoire de l'Écriture est assez libre : il tend à une interprétation de type origénien, mais exclut le triple sens de l'Écriture et parfois est plus enclin à une interprétation de type antiochien. Mais dans l'exhortation finale revient l'idée, précèdemment formulée, de l'eunuque qui prostitue sa foi. Comme il est nécessaire que nous arrachions les passions de notre corps - même sans entendre à la lettre l'eunouchismos -, il est également nécessaire que nous soyons aussi eunuques en esprit, en supprimant les passions spirituelles qui se manifestent dans l'hérésie (chap. 22).

Le discours s'achève sur l'exhortation renouvelée de maintenir avec toute la diligence possible, au prix de tout sacrifice, la foi droite, et, surtout, Grégoire se tourne alors directement vers l'empereur, qui est présent, et l'exhorte à terminer définitivement sa lutte contre l'hérésie en enlevant aux ariens tout ce qui leur reste de pouvoir (chap. 23-24).

#### LES MANUSCRITS

Pour une brève illustration des manuscrits que nous avons utilisés pour la présente édition, notons qu'il faut distinguer, d'une part, les Discours 32, 33, 34, 36 et 37 et, de l'autre, le Discours 35, puisque la tradition manuscrite de ce dernier est complètement autonome. Il est totalement absent, en effet, dans l'une des deux familles de manuscrits qui contient les autres discours (la famille m) et il est présent seulement dans quelques manuscrits de la famille n—qui ne sont pas toutefois les manuscrits communément utilisés par les éditeurs—, excepté le manuscrit Z. En somme, la tradition manuscrite suggère aussi, comme l'avait déjà remarqué Th. Sinko¹, que le discours 35 n'est probablement pas authentique, et son examen confirme cette conclusion (voir p. 38-39).

En ce qui concerne les Discours 32-34 et 36-37, nous nous sommes servi des manuscrits suivants :

#### Famille m.

Celle-ci présente invariablement les discours dans l'ordre suivant : 32, 33, 34, 36, 37 (32 et 33 se suivent ; on trouve ensuite plusieurs discours, puis les discours 34, 36 et 37 séparés par d'autres discours). Les principaux représentants de cette famille, reconnus déjà par Sinko<sup>2</sup> et les autres éditeurs des Sources Chréliennes<sup>3</sup>, sont les suivants :

- en minuscule sur deux colonnes, corrigé par une main plus tardive (xive siècle?), qui en partie élimine beaucoup de ses lectiones singulares, en partie corrige certaines leçons communes à la famille m en adoptant celles de la famille n. On trouve le n. 32 aux fol. 167v-179v, le n. 33 aux fol. 179v-185v, le n. 34 aux fol. 235v-239v, le n. 36 aux fol. 261v-266v, le n. 37 aux fol. 394v-401v.
- P Palmiacus 33, écrit en 941. A cause de la reliure, ce manuscrit a perdu le début du Discours 32 (du moins, ce début ne se trouve pas à sa place dans le manuscrit, où le discours commence au chap. 7, 181 B 6: μή ἀτιμάζωμεν εὐταξίαν au fol. 58°). Le Discours 32 finit au fol. 62v; suivent 33, aux fol. 62v-65v, 34 aux fol. 105r-107r, 36 aux fol. 118v-121r, 37 aux fol. 162v-165v. Écrit sur trois colonnes, il a été corrigé par une seconde main presque contemporaine de la première; les corrections sont plus fréquentes dans le Discours 37. A cause du déplacement de quelques folios dans l'original dont dérive le Palmiacus 33, le texte du D. 37 est altéré de façon particulièrement grave. Au cours de sa copie en effet (et donc sans s'apercevoir de l'incohérence du texte qu'il copiait), le scribe est passé de 296 C 2 (f. 1641) à 301 B 2, de sorte que le texte se présente de la façon suivante : καὶ τὸ ρέον και το μένον εί μη τη μολίβδη της σαρκός. Pareillement, arrivé à 304 C 4 au fol. 164v, le texte revient à 296 C 3, si bien que le texte, sans que le scribe s'en soit rendu compte, se présente ainsi : ἐν τοῖς ἐπιτηδεύμασι αὐτῶν καὶ τὸ ὁρώμενον καὶ τὸ ἀόρατον. Après que la partie omise ■ été recopiée, à la p. 165r, on passe de 301 B 2 à 304 C 6 sans interruption. La seconde main de P a

<sup>1.</sup> C'est l'étude bien connue : De traditione Orationum Gregorii Nazianzeni, Meletemata Patristica, II, Cracoviae 1917, p. 43, surtout p. 47.

<sup>2.</sup> Cf. op. cit., p. 149-150.

<sup>3.</sup> Ce sont P. Gallay pour les Discours 27-31 (SC 250, Paris

<sup>1978),</sup> J. Bernardi pour les Discours 1-5 (SC 247, Paris 1978; SC 309, Paris 1983), J. Mossay pour les Discours 20-26 (SC 270, Paris 1980; SC 284, Paris 1981).

signalé l'erreur en marge au premier et au deuxième déplacement (f. 164<sup>r</sup> et 165<sup>r</sup>).

C Coistinianus 51, du xe siècle. Écrit sur deux colonnes, il ne présente pas de signes de correction; c'est un des manuscrits utilisés par les Mauristes pour leur édition. On lit le D. 32 aux fol. 193-207<sup>r</sup>, le D. 33 aux fol. 207<sup>v</sup>-214<sup>v</sup>, le D. 34 aux fol. 242<sup>r</sup>-246<sup>v</sup>, le D. 36 aux fol. 303<sup>r</sup>-308<sup>r</sup>, le D. 37 aux fol. 459<sup>r</sup>-467<sup>r</sup>.

D Marcianus Graecus 70, du xe siècle. Un codex ayant appartenu à Bessarion, écrit sur deux colonnes, par deux mains qui se succèdent sans interruption. Il présente quelques signes de correction et quelques leçons en marge, vraisemblablement de la même main que celle du texte. Le D. 32 se trouve aux fol. 183<sup>r</sup>-197<sup>r</sup>, le D. 33 aux fol. 197<sup>r</sup>-204<sup>r</sup>, le D. 34 aux fol. 270<sup>r</sup>-274<sup>r</sup>, le D. 36 aux fol. 295<sup>r</sup>-299<sup>r</sup>, le D. 37 aux fol. 426<sup>r</sup>-432<sup>r</sup>.

#### Famille n.

Les manuscrits de la famille n présentent tous les discours dans l'ordre suivant : 34, 33, 32, 36, 37, excepté le Parisinus Graecus 510, dans lequel les discours se suivent ainsi : 32, 36, 34, 33, 37. Parmi les manuscrits de la famille n, le plus important est certainement l'Ambrosianus E 49-50 inf. (gr. 1014) ayant pour sigle A, manuscrit en onciale du 1xe siècle, acheté dans l'île de Chio. Son importance est due non seulement à son ancienneté, mais aussi au fait que beaucoup de ses lectiones singulares donnent l'impression d'être authentiques ; il présente donc un texte particulièrement intéressant, même s'il doit paraître isolé par rapport aux autres manuscrits. Nous parlerons ailleurs de son importance pour la recensio. Il suffit de noter ici que l'Ambrosianus ne présente que peu de corrections de caractère grammatical, qui sont peut-être du même scribe que celui qui a copié le texte. L'Ambrosianus a souffert à cause de la reliure, qui fait que nous trouvons le D. 36

aux p. 620-626 (265 A-277 A) et aux p. 657-658 (277 A à la fin). L'ordre des discours est le suivant : 34 (p. 384-392), 33 (p. 591-602), 36 A (p. 620-626), 32 (p. 631-651), 36 B (p. 657-658), 37 (p. 787-802). A cause de la chute d'un folio, le D. 32 commence p. 176 D 2 : οδτι γε ἀπλῶς.

B Parisinus Graecus 510, déjà utilisé par les Mauristes, qui lui ont donné le sigle bm. C'est un manuscrit célèbre et il n'est pas nécessaire d'en dire plus. Nos discours se trouvent aux fol. 216<sup>r</sup>-226<sup>r</sup> (D. 32, dont le début cependant, à cause de la chute d'un ou de plusieurs folios, se trouve p. 177 A 12 : [μαθών] ήμερότητα), aux fol. 227-231 (D. 36), aux fol. 355v-359v (D. 34), aux fol. 368r-373v (D. 33), fol. 427r-434v (D. 37). A cause de la chute de quelques folios, le texte de B présente une lacune qui va de la page 304 A, après les mots ὁ πατήρ οὐ δοξάζεται. Εἰ σοφός, jusqu'à 305 D 9, où il recommence avec les mots τοῦ τμηθήναι τὰ πάθη. Le copiste de B 🛮 laissé un folio libre, rempli par une main tardive (xve s.) qui non seulement a recopié, en puisant à une source inconnue, les passages manquants, mais a poursuivi jusqu'à la p. 308 A, aux mots ἕκτεμνε καὶ τὰ ψυχικά, incluant done une partie qui se trouve déjà dans B.

Q Palmiacus 43-44, du xe siècle. L'ordre des discours est le suivant : 34 (fol. 288v-294v du tome I), 33 (fol. 127r-136v), 32 (146r-164r), 36 (fol. 175v-182r), 37 (fol. 212r-224r). Le manuscrit Q a été corrigé çà et là par une seconde main qui n'a pas apporté des corrections de grand intérêt.

W Mosquensis 64, du 1xe siècle. Nous l'avons collationné nous-même, mais seulement pour les Discours 32, 33, 34, parce qu'il n'a pas été possible d'en obtenir le microfilm — de même que nous n'avons pas pu obtenir le microfilm du Mosquensis 53 (T), du xe siècle. L'ordre des discours, de toute façon, est semblable à celui que l'on trouve dans les autres manuscrits de la famille n, précisément : sol. 165r-168v (D. 34), sol. 257r-261v (D. 33),

fol. 267<sup>r</sup>-276<sup>r</sup> (D. 32). W ne présente pas des corrections de seconde main de particulière importance ou intérêt; il est caractérisé par une trame serrée de scolies marginales (qui, au contraire, sont presque totalement absentes de B et de Q), caractéristique qui l'apparente (de même que par les lectiones singulares) au manuscrit V.

V Vindobonensis Theol. gr. 126, du xe-xre siècle. Nos discours se trouvent aux fol. 142r-145v (D. 34), 225r-229v (D. 33), 234v-243r (D. 32), 248v-252r (D. 36), 303v-309v (D. 37). Ce manuscrit non plus n'a pas été soumis à la révision d'une seconde main.

Nous pouvons également inclure dans la famille n un manuscrit collationné pour la première fois par nous-même, bien que les discours n'y soient pas placés dans le même ordre. Il s'agit du manuscrit Z:

Z Vaticanus Graecus 1249, du xe-xie siècle. Il comprend le Discours 32 aux fol. 262v-272v, le D. 33 aux fol. 313v-319v, le D. 34 aux fol. 327v-332r, le D. 36 aux fol. 191t-195v, le D. 37 aux fol. 407r-414v. Comme on le voit, l'ordre des discours contenus dans ce manuscrit ne coïncide ni avec celui de la famille m ni avec celui de la famille n puisqu'ils se suivent ainsi : 36, 32, 33, 34, 37.

## Le lexle des Discours 32-37.

Il n'y a pas lieu de répéter les considérations sur le caractère provisoire d'une édition nouvelle des Discours de Grégoire de Nazianze, puisque le problème a déjà suffisamment été abordé par ceux de nos collègues qui en ont déjà publié des volumes dans la Collection « Sources Chrétiennes »<sup>1</sup>. Il est maintenant établi qu'il faut partir des travaux de Th. Sinko², celui qui me le plus approché

le texte lors des travaux préparatoires à l'édition complète, projetée par l'Académie Polonaise des Sciences.

Mais, malheureusement, Sinko expose seulement le résultat de ses recherches et non pas la genèse et le déroulement de son travail, c'est-à-dire la façon dont il est arrivé à ses conclusions; il subsiste donc encore un doute, fondé, concernant l'existence d'autres manuscrits nécessaires à l'établissement du texte de Grégoire. Faut-il continuer les recherches de Sinko? La réponse est difficile : pour un projet à plus longue échéance, pour une edilio maior critica comme celle à laquelle travaillent J. Mossay et ses collaborateurs, certainement oui; en ce qui nous concerne, cependant, nous pouvons nous contenter d'objectifs plus limités. L'un de ceux qui travaillent comme nous à l'édition des discours dans la Collection « Sources Chrétiennes \*, notre collègue le Professeur J. Bernardi, auquel revient également le mérite d'avoir tracé un schéma bref mais clair de la situation des manuscrits considérés comme essentiels, nous informe1 que ses recherches se sont portées aussi sur le Valicanus Ottobonianus 396 (O) du xe siècle, et sur le Valicanus Graecus 2061, du xe siècle, mais sa conclusion est qu'il s'agit de deux manuscrits pouvant être considérés comme des jumeaux de l'un de ceux dont on a déjà reconnu l'autorité, le Coislinianus 51, du xie siècle. On ne peut donc rien tirer d'utile de la collation des deux manuscrits du Vatican. A notre tour, nous avons tenté d'approfondir les recherches (mais c'est peu, cependant, si on considère le mare magnum de la tradition manuscrite!), et nous avons collationné le Vaticanus Graecus 1249, du xe siècle, que nous avons appelé Z; et il semble que nous avons été plus heureux, pour les motifs que nous exposerons plus loin. Malheureusement, à côté de cela, il y a deux limitations douloureuses : nous n'avons pu collationner, pour des raisons indépendantes de notre

<sup>1.</sup> Cf. supra, n. 3, p. 62.

<sup>2.</sup> Ct. supra, n. 1, p. 62.

<sup>1.</sup> Cf. SC 247, p. 57, n. 2.

volonté, le Mosquensis Synodalis 64 (W), du IXe siècle, que pour les Discours 32, 33, 34, et nous n'avons pu obtenir le microfilm du Mosquensis Synodalis 53 (T), du XIe siècle, bien que pour cela nous ayons conjugué nos forces avec celles de l'Institut des Sources Chrétiennes. Malgré le regret qu'un tel insuccès a pu nous apporter, nous avons vu que W, pour les Discours 32-34, est presque jumeau de V, le Vindobonensis Theol. gr. 126 (V), du XIe siècle et, sur la base des éditions faites par les soins de J. Bernardi et J. Mossay, il se révèle que le manuscrit T, qui fait cependant autorité, n'est pas absolument indispensable, parce que ses leçons sont presque toujours caractéristiques aussi de B et de VW.

Sinko, nous l'avons vu, regroupait les principaux manuscrits de Grégoire en deux familles principales, auxquelles il avait donné les sigles m et n¹. En ce qui concerne le problème de la valeur de chacune des deux familles, le savant polonais avait cherché à le résoudre en tenant compte : 1) des additions que la famille n avait apportées au texte de la famille m ; 2) de la variété des leçons des deux familles ; 3) de la stichométrie². Il en conclusit que la famille m offrait un textus auctus par rapport à la famille n (« ... uberiorem textum eumque genuinum seruauit familia M³; ... textus uberior M pro genuino habendus, textus N pro decurtato⁴n). Il en déduisait que la famille n offrait un texte « revu » : « textum familiae N manus editoris eiusdemque recensoris prae se ferre,

cum familia M textum nondum correctum ideoque correctiorem exhibeat<sup>1</sup> ». Donc, la famille m offre un texte somme toute préférable à celui de la famille n : cette conclusion (pour laquelle cependant Sinko donne une faible documentation) nous paraît devoir être conservée. Le texte de la famille m est, par rapport à celui de la famille n, non seulement plus « ample », comme dans les cas suivants :

32, 10, 185 Β είς ἀνάγκην εύνοίας τε καὶ συννεύσεως καὶ Ισοτιμίας έν τοῖς ἀνίσοις m : καὶ\* — ἀνίσοις om, n ;

118, 193 C έδέησε τρείς m : δεξσαν n ;

84, 10, 249 C προκατειλημμένων καὶ ήττημένων m : προκατειλημμέ-

5, 288 C ἐν τῆς πρώτης αἰτίας m : ἐν γῆς πρῶτον n;
 2, 284 B φῶς μέγα τῆς ἐπιγνώσεως m : φῶς μέγα n;

mais aussi plus « authentique », dans le sens qu'il maintient une certaine vivacité discursive, probablement plus proche de l'original, bien que la famille n rende le texte plus coulant, mais aussi plus régulier. Voici quelques exemples de ces caractéristiques des deux familles :

87, 4, 285 C βαπίσματα ήνεγκευ m : βάπισμα ήνεγκεν n (cf. Marc. 14, 65);

8, 292 C καί σύ τοίνον m : σύ τοίνον n ;

ibid. πως ούχὶ τῷ σῷ μέλει m : καὶ τῷ σῷ μέλει n ;

82, 33, 212 Β τούτο δε το θρυλλούμενου ... κείμενον το τ τούτου δε τοῦ θρυλλουμένου ... κειμένου π.

Cependant, il faut tenir compte d'une considération fondamentale, qui modifie ou limite en partie les conclusions auxquelles nous sommes arrivé plus haut. Quand nous parlons des deux familles opposées, et cherchons à les caractériser, nous formons l'idée de deux blocs homogènes de manuscrits, marquès par des caractéristiques bien précises. Ce fait se vérifie constamment si nous considérons la tradition manuscrite des Discours 32-37

I. Cf. Sinko, op. cff. La famille m, cela est connu, tire son sigle du fait qu'elle est une collection de 47 discours  $(m=\mu\zeta)$ , tandis que la famille n contient 52 discours  $(n=\nu\beta)$ .

<sup>2.</sup> Cf. op. cit., p. 167.

<sup>3.</sup> Ces remarques (même si l'utilisation des termes « auctus » et « uberior » peut provoquer quelque confusion chez le lecteur, qui pourrait être amené à supposer une interpolation), sont répétées plusieurs fois : cf. p. 168 s., 172, 184-185.

<sup>4.</sup> Cf. op. cit., p. 218.

<sup>1.</sup> Cf. op. cit., p. 173.

dans son ensemble, car nous voyons s'affirmer une certaine opposition de caractère général entre deux leçons, et l'éditeur doit choisir entre deux leçons opposées et non entre plus de deux : la tradition manuscrite est en somme bipartite. Cependant, l'opposition originelle entre les deux familles, qui, selon une hypothèse de Sinko1, est probablement postérieure au vie siècle, nous apparaît, au stade actuel des connaissances que nous offrent les manuscrits parvenus jusqu'à nous, assez diversifiée et fluctuante. Au 1xe siècle, c'est-à-dire à l'époque où ont été écrits nos manuscrits les plus anciens (l'Ambrosianus E 49-50 inf. (1014) et le Parisinus Graecus 510;. qui sont tous les deux en onciale, nous remarquons que le Parisinus, qui devrait appartenir à la famille n, s'accorde plus d'une fois, et avec une certaine régularité, avec la famille m, et que le même phénomène se rencontrera ensuite pour les autres manuscrits plus tardifs. Dans le cadre des discours que nous étudions, le Parisinus 510 s'accorde avec tous les manuscrits de la famille m pour tout le Discours 33. A son tour, l'Ambrosianus 1014 (A), qui devrait être lui aussi un des représentants de la famille n. s'accorde avec la famille m surtout dans les Discours 32, 36 et 37 (particulièrement dans les Discours 36 et 37) - mais ce n'est pas le cas pour les Discours 33 et 34. Voici quelques exemples d'accord du Parisinus 510 avec la famille m:

88, 1 216 A μου την παρεησίαν m B : την παρεησίαν n ;
4 217 D την ἀπάνθρωπον φύσιν m B : την ἀπανθρωπίαν (uel ἀπανθρωπείαν) φύσιν ;
4, 220 B ἐπὶ θαλάσσης m B : ὑπὲρ θαλάσσης n ;
5, 221 B μᾶλλον δὲ m B : μᾶλλον n ;
6, 221 C κακίζοι n : κακίζοιτο m B ;
13, 229 D δόγμα m B : γράμμα n ;
15, 232 D θεοῦ γενέσθαι n : γενέσθαι θεοῦ m B ;
15, 233 A προσεύγεσθαι m B : εῦχεσθαι n.

Et voici quelques exemples d'accord de l'Ambrosianus 1014 avec la famille m :

88, 6, 181 A δι' ὑπερδολήν τη A : δι' ὑπερδολής η;
10, 185 A μήτηρ τῶν ὄντων ἐστὶ τη A : τῶν ὅντων ἐστι μήτηρ η;
21, 197 C καὶ φύσιν η : φύσιν τη A;
36, 1, 265 Β τούτοις η : τοῦτο τοῖς τη A :
3, 268 C δηλῶσαὶ τε τη A : δηλῶσαι η;
3, 269 A δόξωμεν τη A, εἰς. : δείζωμεν η;
4, 288 A καὶ τη A : τε καὶ η ; πλήρες τη A : βαρύ η;

8, 292 C κινδυνεύσει m A : κινδυνεύει n, etc.

Quelle valeur peut-on donner à ces oscillations des deux manuscrits les plus anciens? On ne peut trouver de solution facile à ce problème. Bernardi, qui a noté plus d'une fois l'accord de A avec la famille m (on constate cependant le même accord pour le Parisinus 510), est enclin à croire que l'accord de A avec SPCD est l'accord d'un manuscrit d'une famille (indemne de l'erreur de la sous-famille) avec la famille qui s'oppose à la première : l'accord de A avec SPCD sert donc à reconstruire la leçon de l'archétype<sup>1</sup>. Cependant, comme cette oscillation d'un manuscrit qui se rapproche de la famille opposée à laquelle il n'appartient pas d'habitude, n'est pas limitée à A, on peut se demander si cette oscillation, qui paraît plus ou moins généralisée, n'est pas une constante de la tradition manuscrite de Grégoire de Nazianze (au moins en ce qui concerne les discours) : l'accord de A avec la famille m ne s'expliquerait pas comme la conservation d'une leçon d'origine, celle de l'archétype, dans A et dans la famille m. mais plutôt comme un phénomène de contamination horizontale entre A et la famille m. La leçon de A et de la famille m étant dans ce cas le fruit d'une contamination, elle pourrait avoir la même valeur que la leçon de la sous-famille constituée par BVWQ (c'est-à-dire la famille n

<sup>1.</sup> Cf. op. cit., p. 8.

<sup>1.</sup> Cf. SC 247, p. 61-62.

moins A). En effet, il y a des cas où l'accord de A avec SPCD se fait pour une leçon inférieure, comme le montrent les exemples suivants :

32, 14, 189 Β πλείστοις η : πλείσσιν m A ; 16, 192 Β ήτις ἡ πέτρα η : τις ἡ πέτρα m A ;

36, 1,265 Α συνηρτημένην n : συνηρτημένης uel συνηρτησμένης m A :

87, 1, 284 A δ μηδὲ Παϋλος ■ : ὅπερ καὶ Παϋλος m A ; 13, 297 C καὶ οῦτω n : καὶ αὐτὸς m A.

N'y a-t-il aucune possibilité alors de reconstruire l'archétype grâce à l'accord de A avec la famille n? Nous disons que cela ne peut être automatique parce que l'accord dont nous parlons peut être également expliqué de façon différente et, en cas d'oscillation des manuscrits à l'intérieur des deux familles, on doit au moins supposer le cas de contamination. Du reste, Bernardi aussi rencontre des cas isolés de contamination entre les manuscrits des deux familles<sup>1</sup>. Et nous trouvons nous aussi de ces analogies:

82, 5, 180 A post ένδς add. καὶ πολλά πνεύματα ASC, non addunt D + BV WQ;

11, 188 Α έθετο φησίν ὁ θεός SPCZ, φησιν έθετο ὁ θεός Β. έθετο ὁ θεός φησιν ΑD ;

26, 204 Α άδικώτερου άδελφδι ABD, άδελφδι άδικώτερου PCQZ, άδικώτερου ήν άδελφδι VWS\*, άδικώτερου 5;

88, 3, 217 A θρήνοις post δλεθρίοις AD;

84, 8, 248 D դանս : դանս SPC (դանս D) ;

8, 249 A ante & μήτε ούτως ἀλλήλων ἀπήρτηται add. μήτε ούτως ἀλλήλων διήρηται ὡς εἰς τρία ἔκφυλα καὶ ἀλλότρια τέμνεσθαι SPC, non add. D.

En conclusion, l'accord de A avec la famille m (nous le répétons encore une fois) se vérifie tout au long des discours 32-37 — il est même tout à fait constant pour le discours 37; nous pensons donc que le phénomène propre

1. Cf. SC 247, p. 64-68.

de la concordance absolue de A avec la famille m dans le discours 37 doit conduire à expliquer de façon analogue une telle concordance pour les discours 32 et 36, c'est-à-dire comme l'effet d'une contamination.

Abandonnant maintenant le manuscrit A pour examiner le reste de la famille n, on peut assirmer que BVWQ, avec l'unique exception du discours 33, dans lequel B, comme on l'a déjà dit, s'accorde avec la famille m, constituent une sous-famille assez homogène : quand A, en esset, s'accorde avec la famille m, BVWQ constituent presque toujours un bloc unique et ne s'essrangent pas à leur tour en d'autres lectiones singulares.

Une sous-famille plus tardive est constituée, surtout pour le discours 32, par les manuscrits VWQ, comme le montrent les exemples suivants :

32, 2, 176 ■ καὶ ἀποτελέσματα : ἢ ἀποτελέοματα VWQ ;

11, 188 A ποιμένας καί om. VWQ;

11, 188 Β δέ χαρίσματα : χαρίσματα VWQ ;

12, 188 C ύπὸ κυρίου om. VWQ;

20, 197 A καὶ ἀλήθειαν . . . μου om. VWQ.

La situation est déjà différente cependant pour les Discours 32 et 34 :

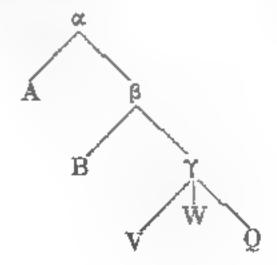
33, 4, 217 Ε άνθρωπείαν VQ, άπανθρωπεία W;

5, 220 C Ιερέων W, Ιερών VQ;

9, 225 Β ζωτικήν Q, ζωτικού VW;

10, 228 Β καὶ δωρήματα V, om. WQ.

En conclusion, il semble qu'on puisse donner le stemma suivant pour la famille n :



Pour ce qui concerne la famille m, il semble que le Mosquensis 57 (S) d'une part, et les trois autres manuscrits (PCD) de l'autre, se comportent de façon assez constante mais seulement pour le Discours 34. Voici des exemples d'accord dans l'erreur de PCD contre S:

84, 6, 245 D el S : el xxl PCD ;

6, 248 Α τη συνεχεία S : και τη συνεχεία PCD ;

7, 248 Α ἐστήσασθε : ἐνέστήσασθε PCD ;

8, 248 D γινώσκω τὰς ἀνωτάτω S : τὰς ἀνωτάτω γιγνώσκω PCD ;

9, 249 Β δὲ ούτως S : ούτως PCD.

Il n'est pas certain qu'on puisse arriver à préciser les rapports entre ces trois manuscrits, même s'il y a des cas dans lesquels apparaît un accord assez étroit entre C et P (excepté le Discours 37, comme on le comprendra tout de suite):

82, 12, 188 Β έγκόσμως : εὐκόσμως PC ; 15, 192 Β καὶ ἐπεγνώσθην : ἐπεγνώσθην PC ;

83, 4, 220 Α διὰ τοιούτων : διὰ τῶν τοιούτων PC ; 11, 228 C ἐν σκότω : ἐν σκότει PC ;

84, 1, 241 Α ἀπ' Αἰγύπτου : ἐξ Αἰγύπτου PC;
 3, 244 Α θρόνφ : χρόνφ PC; σπαίρη : σπαίρη ἡμῖν PC;

86, 6, 273 Α τὰ δυνατά π : κατὰ δυνατά S, κατὰ δύναμεν PC.

Cependant, même à l'intérieur de la famille m on vérisie l'oscillation constante d'un manuscrit vers l'autre famille (qui, dans ce cas, est la famille n). C'est le manuscrit P, le Palmiacus 33, du xº siècle, qui, pour le Discours 37, s'accorde de préférence avec BVQ (malheureusement, pour le Discours 37, comme on l'a déjà dit, l'apport de W nous manque). Voici quelques exemples :

**37.** 1, 284 Α δπερ καὶ Παθλος ASCD : δ μηδὲ Παθλος BVQZ+P ;

2, 284 C. Ένα τὸν κόπον ASD : ἕνα καὶ τὸν κόπον BVQZ+P;

3, 285 B voesin ext ASCD : voesin to eat BVQZ+P;

5, 288 C δ ποιήσας ABCD : ὁ ποιήσας ἐξ ἀρχῆς BVQZ + P ;

6, 289 Β ἐντολή πρώτη ἐν ἐπαγγελίαις κειμένη ΑΒCD : ἐντολή πρώτη ἵνα εὖ σοι γένηται ΒVQZ;

8, 292 Β αλτιάσθαι ASCDQ : παραιτεῖσθαι BVZ+P.

Il semble donc que cette contamination entre les manuscrits des deux familles caractérise toute la tradition des discours, et une des particularités de cette contamination est qu'elle se fait de préférence par blocs, c'est-à-dire pour un discours dans son ensemble. La contamination s'est faite (d'après ce que nos connaissances, provisoires, ne l'oublions pas, nous permettent d'affirmer) surtout à une époque ancienne comme l'atteste la date des manuscrits A, B (tous deux en onciale) et P, écrit en 941. On peut remarquer, du reste, que les rapports entre la tradition indirecte et les deux familles de la tradition manuscrite consirment également cette tendance à la contamination ; ainsi, Jean Damascène et Maxime le Confesseur, quand ils citent nos discours, s'accordent tantôt avec la famille n (et plus particulièrement avec le groupe BVWQ ou VWQ), tantôt avec A et la famille m. Naturellement, il faut faire toutes les réserves nécessaires avant de généraliser, puisque notre connaissance de la tradition indirecte des discours de Grégoire est à peu près nulle, et que les textes d'époque byzantine auxquels nous pouvons nous référer ne sont pas publiés dans l'ensemble de façon scientifique.

Voici, de toute façon, quelques exemples de cet accord entre Jean Damascène et la tradition manuscrite :

**32, 6,** 180 C δπνου σύζυγος ASCD Iohannes : ὅπνω σύζυγος cett. codd.;

ibid. της βασιλικής όδου A Iohannes;

9, 181 C τάξις A m : τάξις τον άνθρωπον BVWQ Iohannes ; ibid. λογικού τε καί m : λογικού καὶ = Iohannes ;

ibid. μυστικώς τε καί m : μυστικώς καί n lohannes;

19, 196 Β δμολογείν A m : δμολογήσαι n Iohannes;

36, 12, 280 A σαρκές A m Iohannes : γαστρός n ;

87, 10, 296 Α ή κίνδυνον ' τῷ νῷ Α m Maximus : κινούνται νόσῳ n ; ibid. καὶ πλανάσθω Α m Maximus : μὴ πλανάσθω n.

Plus tard, au contraire, la contamination entre les deux familles semble s'atténuer; les deux familles se stabilisent et les manuscrits qui les constituent conservent une position constante. Une exception est représentée par un manuscrit relativement tardif (il n'est donc peut-être pas une exception mais sa relative ancienneté s'accorde bien avec son comportement), c'est précisément le Valicanus Graecus 1249, du xe siècle, que nous avons collationné en entier justement parce qu'il reflète bien le comportement de la première phase de la tradition manuscrite. Le Valicanus 1249, que nous avons appelé Z, oscille ainsi : dans le Discours 32, les exemples suivants montrent l'accord avec la famille m :

5, 180 A post ποτιστήν add. ή τὸν δεῖνα n, non add. m + Z;
 11, 188 A ἔθετό φησιν ὁ θεός SPC + Z, φησιν ἔθετο ὁ θεός B, ἔθετο ὁ θεός φησιν AD, ἔθετο ὁ θεὸς VWQ;
 20, 197 A τιθείην n : τεθείην m + Z,

En outre, quand A s'accorde avec la famille m, Z en suit constamment l'exemple. Au contraire, dans les autres Discours (33, 34, 36 et 37), il s'accorde de préférence avec les manuscrits de la famille n (ou de la sous-famille VWQ), comme il résulte des cas suivants :

- 38, 1,216 A ὑδρίζεις AB+m : δδρις VWQ+Z;
   3,217 B ἐγὼ τοιούτου AB+m : τοιούτου ἐγὼ VWQ+Z;
- 84, 4, 244 C ἀκτημοσύνην n + Z : ἀκτησίαν m;
   6, 245 C ὁ κύριος n + Z : κύριος m;
- 1, 265 A γάρ A m : om. n + Z;
   268 C μήτε ίταμόν A m : μή ίταμόν n + Z;
- **87.** 1, 281 A (vx xai A m : xal n+Z; 10, 296 A καταπέση είς σάρκα A m : κατενεχθης είς σάρκα n+Z.

Naturellement, ne rentrent pas dans ce discours les corrections subies par un manuscrit d'une famille sur la base d'un manuscrit d'une autre famille. C'est le cas du manuscrit S, Mosquensis 57, de la famille m, qui a été corrigé avec soin par une main tardive (xive siècle?) d'après un manuscrit de la famille n, vraisemblablement voisin du groupe VW. Pour ne pas nous étendre trop longuement sur ce sujet, il nous suffit de renvoyer le lecteur à l'apparat critique de notre texte.

Pour le Discours 35, au contraire, nous nous trouvons sur un terrain complètement différent. Sinko est le premier à avoir démontré de façon détaillée que ce discours est douteux en se fondant même sur un argument d'importance fondamentale, c'est-à-dire sur le fait que ce discours manque dans la famille m tout entière et en grande partie dans la famille n : cette dernière ne possède le Discours 35 que dans le Mosquensis Syn. 147 (T), que malheureusement nous n'avons pu collationner, et dans le manuscrit plus tardif Laurenlianus VII, 12, du xve siècle. Il se trouve, en outre, dans le Parisinus Graecus 510 (B), où il est écrit non pas de la première main mais plutôt de la main tardive du xve siècle, que nous avons appelée b. Cet exercice scolastique a donc pénétré çà et là dans les manuscrits médiévaux, avec une diffusion assez limitée (si nous nous en tenons du moins aux recherches de Sinko), si on la compare aux dix manuscrits de nos familles m et n - encore plus limitée si on la compare avec la grande masse des manuscrits de Grégoire. Publié pour la première fois par Leuvenklavius dans l'édition de Bâle de 1571 sur la base du manuscrit Basil. A.VII.1, mais seulement en traduction latine et à la fin du volume, il fut ensuite publié par Montagu (Eton, 1610), qui l'aurait transcrit du codex Val. Palat. gr. 402, du xie siècle, en le collationnant avec un autre manuscrit du même fonds palatin (Pal. gr. 217 du xive siècle), ce qui était nécessaire, puisque le Vat. Pal. gr. 402 est actuellement mutilé. Ensuite, le Discours aurait été retenu pour l'édition parisienne de Morel (1630) et donc par les Mauristes. Les Mauristes lui ont donné autorité et importance en l'insérant dans la collection sous le nº 35, mais il doit en être écarté. En ce qui concerne la présente édition, en nous fondant sur ce que dit Sinko1, non seulement nous avons collationné le Vat. Palal. gr. 402 (fol. 320v-321r : il s'arrête p. 261 B : διὰ μέσης τῆς πόλεως)

<sup>1.</sup> Cf. De traditione ..., p. 43-48.

et le Parisinus Graecus 510 (b), mais, cherchant à nous appuyer sur des manuscrits plus anciens, nous avons utilisé aussi pour le Discours 35 le Valicanus graecus 1249 (Z, du xe siècle) où le D. 35 se trouve à la fin du codex (fol. 425-426). De plus, grâce à l'aide de notre collègue Mme Calvet-Sébasti, que nous voulons cordialement remercier ici pour son amabilité, nous avons eu à notre disposition les collations du Coislinianus 53 (x1º siècle, sigle Ca: fol. 274-276) et du Parisinus Graecus 545, du xie siècle, manuscrit dont nous n'avons pas pu faire grand cas, parce qu'il s'arrête presque subitement p. 257 C 6 κεκλη-(f. 433v). Nous avons donné au manuscrit Pal. gr. 402 de la Bibliothèque Vaticane le sigle Pa.

INTRODUCTION

Il est dissicile de porter un jugement sur l'ensemble, tellement restreint, de la tradition manuscrite du Discours 35. Étant donné sa faible diffusion, il n'est pas invraisemblable de supposer l'existence d'un archétype; si nous avions pu collationner le Mosquensis 147, nous aurions certainement pu apporter plus de clarté sur l'élat des choses. En définitive il semble, de toute façon, que la tradition manuscrite soit restée unitaire : elle ne doit pas en effet être divisée en deux familles de manuscrits car les témoins ne prennent jamais une position nette l'un contre l'autre dans les cas où le sens est important : omissions de mots, inversions et autres cas classiques du genre. Le tableau suivant suffit à le démontrer :

85, 2 ήμεροφανείς PaZ: ήμεροφασείς Ca, ήμεροφαείς b; άπαν Pa Ca : παντί Ζ, κατά πάντα b ; αίρετικαί Pa Ca : αίρετικαί τε Zb ; 3 αl λεγεώνες Pab : οἱ λεγεώνες Ca, αὶ λεγεώναι Z; βιούς Ca Zb : βίος Pa, etc.

L'accord de deux manuscrits, quels qu'ils soient, contre un troisième laisse donc supposer que chacun d'entre eux dérive indépendamment d'une source commune; les lectiones singulares de chaque manuscrit pourraient être des erreurs dues au même copiste.

Je suis heureux de manifester publiquement mon amitié au Père D. Bertrand, au Père Mondésert, qui m'a invité à collaborer à l'édition de Grégoire, à Mme Calvet pour sa compétence et son acribie et, enfin, au Père Gallay, dont la connaissance du Nazianzène et la sensibilité stylistique ont représenté, pour moi, un point de repère dans les cas douteux du texte.

#### SIGLES

## Discours 32-34; 36-37

### Groupe n

|   | Ambrosianus E 49-50 inf. (gr. 1014)<br>Palmiacus 44<br>Parisinus gr. 510                     | saec. IX<br>saec. X<br>c. 880     |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| V | Mosquensis Synodalis 64 (Vladimir 142)<br>Vindobonensis theol. gr. 126<br>Valicanus gr. 1249 | saec. IX<br>saec. X-XI<br>saec. X |

### Groupe m

| S | Mosquensis Synodalis 57 (Vladimir 139) | saec. | IX |
|---|----------------------------------------|-------|----|
| D | Marcianus gr. 70                       | saec. |    |
|   | Patmiacus 33                           | an.   |    |
| C | Parisinus Coislinianus 51              |       |    |
| - | Total Goldfrift Glad 97                | saec. | A  |

Maur. Mauristae

#### Discours 35

| Pa | Valicanus Palatinus gr. 402     | saec. | XI |
|----|---------------------------------|-------|----|
| Z  | Valicanus gr. 1249              | saec. |    |
|    | Parisinus Coislinianus 53       |       |    |
|    |                                 | saec. | XI |
| ь  | Parisinus gr. 510, altera manus | saec. | XV |

Étant donné l'impossibilité de disposer du microfilm complet du manuscrit W, ce manuscrit n'a été utilisé que partiellement.

# TEXTE ET TRADUCTION

Περί της έν διαλέξεσιν εύταξίας, και ότι ου παντός άνθρώπου PG 35 οὐδὲ παντός καιρού τὸ διαλέγεσθαι περί θεότητος

173 A

1. Έπειδή συνεληλύθατε προθύμως, καὶ πολυάνθρωπος ή πανήγυρις, καὶ διὰ τοῦτο μάλιστα καιρὸς ἐργασίας, φέρε τι δώμεν ύμιν έμπόρευμα, εί και μή τζε προθυμίας άξιον τῆς κοινῆς, ἀλλά γε τῆς δυνάμεως τῆς ἡμετέρας μὴ ἐνδεέστε-5 ρον. Ἡ μὲν γὰρ ἀπαιτεῖ τὰ μείζω, ἡ δὲ εἰσφέρει τὰ μέτρια ' καί κρεϊσσον τὸ κατά δύναμιν είσενεγκεῖν, ἢ τὸ πῶν έλλείπειν. Οὐ γὰρ ὁ μὴ δυνηθείς τὰ τοιαῦτα ὑπεύθυνος, ἀλλ' ὁ μὴ βουληθείς ύπαίτιος, κάν τοῖς θείοις όμοίως, κάν τοῖς άνθρωπίνοις πράγμασιν. Εἰμὶ μὲν ποιμὴν ὀλίγος καὶ πένης, καὶ 10 ούπω τοῖς άλλοις ἀρέσκων ποιμέσιν ούτω γὰρ εἰπεῖν

Titulus Περί της έν (obscuratum της έν) διαλέζεσαν εύτα \*\*\*\* ουδέ παντός καιρού τὸ διαλε \*\*\*\* S τοῦ αύτοῦ περί τζη ἐν διαλέξεσιν εύταξίας, καί ότι οὐ παντός άνθρώπου οὐδὲ παντός καιρού το διαλέγεσθαι περί θεότητος, έρρήθη έν κωνσταντινουπόλει CDZ (τοῦ αὐτοῦ om. DZ έν ταῖς διαλέζεσιν Ζ) τοῦ αὐτοῦ περί τῆς εὐταξίας τῆς ἐν ταίς διαλέζεσιν VQ (τοῦ αύτοῦ om. Q) περί τῆς ἐν ταίς διαλέξεσιν **ε**ύταξίας W

1, 1 έπειδή δε C | 4 δυνάμεως εκ δυάμεως S | 5 έκφέρει Z | 6 έλλιπείν Ioh. Damasc. | 7 γάρ mg. S | 8 κάν θείοις Ioh. Damasc. | 9 pèv om. Q j dalyois Z

#### DISCOURS 32

Sur la modération dans les discussions, et qu'il ne convient pas à tout homme ni à toute circonstance de discuter sur la divinité

1. Puisque vous vous êtes rassemblés avec empressement, puisque la fête1 attire beaucoup de monde et que, pour cette raison surtout, c'est une occasion de traiter des affaires, allons, offrons notre cargaison2; si elle n'est pas digne de votre empressement à tous, que du moins elle ne soit pas inférieure à nos possibilités! Votre empressement réclame les plus grandes choses ; nos possibilités apportent des choses mesurées. D'ailleurs, mieux vaut présenter ce que l'on peut que de faire totalement défaut. Car en de telles matières, celui qui n'a pas pu n'a pas à se justifier; celui, au contraire, qui n'a pas voulu est coupable, aussi bien pour les choses divines que pour les choses humaines. Je suis un pasteur insime et pauvre<sup>3</sup>, et je ne suis pas encore bien vu des autres pasteurs4 - c'est le moins qu'on

Ce détail, ainsi que l'a noté T. Sinko (De traditione, p. 37), permet de penser que le discours date des premiers temps du séjour de Grégoire à Constantinople; cf. aussi P. Gallay, La vie de S. Grégoire, p. 145.

3. Expression qui souligne la faible influence que Grégoire pouvait exercer alors à Constantinople ; cf. d'autres expressions analogues ;

πένητες (Discours 24, 1), μικρός (23, 5).

4. Ces « autres pasteurs » sont peut-être ceux des sectes hérétiques qui jetaient alors le trouble à Constantinople ; ou, plus probablement, les pasteurs orthodoxes des autres sièges épiscopaux comme Alexandrie, Antioche etc., qui ne connaissaient pas encore Grégoire. Celui-ci avait exerce son ministère à Nazianze, puis s'était consacré à la vie monastique dans la retraite de Séleucie d'Isaurie.

<sup>1, 6-9</sup> κρείσσον — πράγμασιν Ιου. Damasc., Sacr. Parall., PG 96, 329 D

<sup>1.</sup> Une fête de martyrs ; cf. le début du chap. 2. P.G.

Έμπόςευμα a ici un sens métaphorique : l'orateur présente son allocution comme un produit apporté par un négociant qui débarque.

32, 1-2

85

μέτριον, εξτε δι' εύδοκίαν και τὸν ὀρθὸν λόγον εξτε διά μικροψυχίαν» καὶ ἔριν, οὐκ οἴδα τοῦτο \* « 'Ο Θεὸς οἴδε ».

176 Α φησίν ὁ θεῖος 'Απόστολος', καὶ δηλώσει σαφώς ή τῆς ἀποκαλύψεως ήμέρα° καὶ τὸ τελευταΐον πῦρα, ὧ πάντα

- 15 κρίνεται ή καθαίρεται τὰ ἡμέτερα. Πειράσομαι δ' όμως είς δύναμιν μή κατακρύπτειν τὸ χάρισμα, μηδ' ὑπὸ τὸν μόδιον τιθέναι τὸν λύχνον, μηδέ καταχωννύειν τὸ τάλαντον ά πολλάκις ήκουσα παρ' ύμῶν τὴν ἀργίαν ὀνειδιζόντων, καὶ
- 20 δυσχεραινόντων τῆ σιωπή, άλλά λόγοις άληθείας ἐκπαιδεύειν ύμας καὶ συναρμόζειν τῷ Πνεύματι.
  - 2. Πόθεν οδν ἄρξομαι καταρτίζειν ύμᾶς, ἀδελφοί; Καὶ τίσι λόγοις τιμήσω τούς άθλητάς, ών ή παρούσα πανήγυρις:

1, 11 δι' εὐδοκίαν : την εὐδοκίαν Μαμε. 🖟 εὐδοξίαν Combetis 🛚 14 καί om. W || 17 μηδὲ : μήτε WQ || 20 τὴν σιωπήν VWQ Maur ] 21 ήμας Z om. Maur.

2, Ι ἄρξωμαι S / 2 τιμήσω λόγοις Q

1. a. Cf. Phil. 1, 15. b. II Cor. 12, 2, c. Cf. Rom. 2, 5. d. Cf. Soph. 1, 18. e. Cf. I Cor. 3, 13. f. Cf. Malth. 5, 15. g. Cf. Matth. 25, 18.

puisse dire -, qu'il s'agisse de bonne volonté et de droite doctrine, que ce soit par mesquinerie ou par chicane 1, cela je ne le sais pas, « Dieu le sait » dit le divin Apôtre"; et le jour de la révélatione ainsi que le feu du dernier jourd montreront clairement ce qu'il en est - ce feu qui juge et purifie tout ce qui est nôtre. Je vais m'efforcer cependant, autant que je le puis, de ne pas cacher le don spirituel que j'ai reçu, de ne pas placer la lumière sous le boisseaut, de ne pas enfouir le talents 3, c'est ce que je vous ai souvent entendu dire quand vous me reprochez mon inaction3 et quand vous vous indignez de mon silence - mais je vais m'efforcer de vous instruire par des paroles de vérité et de vous mettre en accord avec l'Esprit.

2. Par où vais-je commencer à vous préparer, frères? Et par quelles paroles vais-je honorer les athlètes dont

S. Cyprien — το πάντων οἰκειότατον τοῖς Λόγου θεραπευταῖς) ; 25, 1 (ή γάρ φιλοσοφητέου ... ή τιμητέου φιλοσοφίαυ, εξπερ μή μέλλοιμεν παντελώς έξω του καλού πίπτεων, μηδ' άλογίαν κατακριθήσεσθαι λογικοί γεγονότες καὶ διὰ λόγου πρός Λόγον σπεύδοντες); 36, 11 (le logos de Grégolre possède l'autorité de réprimander même l'empereur); 42, 12 (les discours de l'évêque ont cu pour effet de réunir autour de lui un grand nombre de fidèles de Constantinople); et l'exaltation passionnée des logoi auxquels Grégoire s'est voué pour toute sa vie, en raison même de l'enseignement de Basile (cf. Discours 43, 1-2; ne s'expliquerait pas, si dans le logos humain ne se trouvait pas reflété le logos divin ; voir encore l'exaltation passionnée du Logos dans Discours 6, 5; 38, 6; 39, 2; 41, 1. Notons enfin que Pusage d'une terminologie stoico-platonicienne est courant dans le milieu culturel des Cappadociens.

2. Ces images d'origine évangélique sont employées par Grégoire pour indiquer la doctrine droite dans le problème trinitaire : cf.

aussi Discours 6, 9 et 12, 6.

3. Grégoire, après être arrivé à Constantinople, ne prit pas vraiment position pendant quelque temps afin de se rendre compte de la situation. C'est justement cette attitude que les orthodoxes zélés lui reprochaient, la considérant comme une inaction (ἀργία). Cf. aussi Discours 42, 20 où Grégoire raconte qu'on l'a accusé à cause de son émeixeux.

L'expression ὁρθὸς λόγος associée à la citation de Phil. 1, 15 est caractéristique de l'attitude de notre écrivain ; le concept est d'origine stoicienne et conserve, de sa signification originelle, la valeur philosophique qui peut élre attribuée au christianisme : la doctrine droite • (cf. Discours 36, 10 et 43, 68). La même signification se trouve dans le seul concept de Logos en tant que logos par excellence : cf. les chap. 2-3 et Discours 2, 35; 34, 3; 36, 6; 37, 20. Mais il ne faut pas exclure l'hypothèse d'une adaptation de la doctrine origénienne du Logos pour ce sens premier du logos chez Grégoire (cf. C. Moreschint, i Influenze di Origene su Gregorio di Nazianzo i, in Atti Accademia La Colombaria 44, 1979, p. 35-57) : de même que le Logos, selon Origène, rend raisonnables tous les êtres qui participent de lui (hommes et noes), de même le Logos, selon Grégoire, enrichit de toute sa substance le logos humain, et plus spécialement le logos du chrétien. Voir les assirmations du Discours 11, 6 (... εἰς πάντα τοῦ λόγου φθάνοντος καὶ ρυθμίζοντος κατά τον Θεόν ανθρωπον) et 24, 19 (... ἀλλὰ λόγος — le discours de Grégoire en l'honneur de

Β Τί πρώτον είπων ή τι μέγιστον; Τι μάλιστα συμφέρον ταῖς διμετέραις ψυχαίς; \*Η τί τῷ παρόντι καιρῷ χρησιμώτατον; 5 Γνοίημεν δ' αν ούτω. Τί τοῦ ήμετέρου λόγου τὸ κάλλιστον: Ή εἰρήνη προσθήσω δ' δτι καὶ τὸ λυσιτελέστατον. Τί δὲ τὸ αἴσχιστον καὶ τὸ βλαδερώτατον; Ἡ διχόνοια. Ἐπεὶ δὲ τούτο ήρώτησα καὶ άπεκρινάμην, προσερήσομαι καὶ τὸ δεύτερον. Τί το μάλιστα λύσαν έκείνην; Καὶ τί το ταύτην 10 είσαγαγόν ; "Ιν', ώσπερ έν τοῖς νοσήμασι, τὰ αἴτια περικόψαντες καὶ τὰς πηγὰς τῶν παθῶν ἐμφράξαντες, ἢ ἀποξηράναντες, ούτω καὶ τὰ ἐκεῖθεν ῥεύματα καὶ ἀποτελέσματα συνεχχόψωμεν. Οὐδὲ γὰρ οἴόν τε γνῶναί τι περὶ τῆς τελευτῆς καλώς, μή περί της άρχης όρθως σκεψαμένους. Βούλεσθε C 15 οὖν ὑμεῖς τὴν αἰτίαν είπεῖν καὶ γνωρίσαι: "Η ἐμοὶ τῶ θεραπευτή παραχωρείτε και δηλώσαι σαύτην και διορθώ-

σασθαι; Καὶ γὰρ εἰπεῖν βουλομένων ἔτοιμος, καὶ ἀκούειν λεγόντων έτοιμότερος. Παραχωρείτε μέν, οἶδ' ὅτι ' καὶ γὰρ ού φαύλους ἐατρούς ήμᾶς τῶν τοιούτων ἔσως ὑπολαμδάνετε, 20 ούδ' άμαθεῖς θεραπείας ψυχών : εἴτε οὖν φαύλως, εἴτε δρθώς τούτο ύπολαμδάνοντες. Μή θαυμάσητε δέ, εἰ παράδοξον

2, 3 sine Maur. 4 hustépais VWQ 6 to om. VWQ husitsλέστερον S || 7 το ο ο ο ο ν VWQ || έπειδή CQ || 10 έπεισαγχγόν D || 11-12 ἀποξηράναντες : ἀποφράξαντες Q = 12 καθ : η VWQ || 13 οὐδὲ : ούτε WQV mg. | τι om, VWQS<sup>1</sup> | 14 καλώς om, S | 15 γνωρίσαι : γνωρίζετε S'Q mg. | 7, om. V | 17 έχουσαι W 18 οἰδ' : εὐ οἰδ' D Maur. | 20 008' : 0572 VWQ | 21 7050' SGZ

c'est la fête aujourd'hui1? Que dire en premier et de plus grand? de plus utile à vos âmes ou de plus indiqué pour la circonstance présente? Voici comment nous pouvons le savoir : qu'y a-t-il de plus beau dans notre doctrine? La paix2. Et j'ajouterai que c'est aussi ce qu'il y a de plus avantageux. Qu'y-a-t-il donc de plus honteux et de plus néfaste? La discorde. Et après avoir posé cette question et donné la réponse, je vais poser aussi la seconde question : qu'est-ce qui surtout détruit la paix et introduit la discorde? Ainsi, comme dans les maladies, ayant retranché ·les causes et fermé les issues aux sources des maux - ou les ayant asséchées —, nous arrêterons les cours d'eau qui en dérivent et les effets qui en résultent. Il n'est pas possible de bien connaître une chose en son achèvement sans en avoir examiné le début avec exactitude. Voulezvous donc que je vous dise la cause et que je la fasse connaître? Me permettez-vous, à moi qui veux vous guérir, de montrer cette cause et de redresser la situation? Car je suis disposé à parler, si vous le voulez, et plus disposé encore à écouter ceux qui veulent parler. Vous nous permettez de parler, je le sais ; car vous ne nous considérez ni comme un médecin sans valeur pour ces sortes de choses, ni comme un ignorant pour la guérison des âmes - que votre opinion, d'ailleurs, soit fausse ou exacte sur ce point<sup>3</sup>. Ne vous étonnez pas si je vais vous faire un discours

3. Autre image typique de Grégoire : l'évêque médecin des âmes

(cf. Discours 2, 26-27).

<sup>1.</sup> Les cathlètes cont les martyrs vénérés dans la fête (inconnue) qui a donné occasion à ce discours. La terminologie remonte à I Tim. 6, 12; II Tim. 4, 7. Les plus anciens témoignages de l'emploi du mot athlètes pour désigner les martyrs semblent être la lettre des Églises de Lyon et de Vienne aux Églises d'Asie (dans Ecsèbe Hist. eccl. 5, 1, 19: SC 41, 11) et la I:e Letire de Ciément aux Corinthiens 5, 1 (éd. Schaefer, Bonn 1941, p. 11). P.G. — Cet emploi est très répandu dans les œuvres de Grégoire : cf. Discours 4, 89 (à propos de Marc d'Aréthuse), 21, 27 (Athanase) ; άγωνιστής en 43, 7 ; autres exemples dans J. Dziech, De Gregorio Nazianzeno diatribae quae dicitur alumno, Poznan 1925, p. 24-25.

<sup>2.</sup> Le thème de la paix est très important chez Grégoire, qui lui a consacré trois discours (6, 22, 23) ; cependant « loin de tout optimisme naif, il considère l'orthodoxie - ou, avec une expression très efficace, la συμφωνέχ περ! Θεού — comme un fondement de la paix. Aussi accuse-t-il les hérétiques d'avoir détruit la concorde en introduisant une doctrine étrangère à l'orthodoxie... (Discours 33, 2) ». (Bellini, in Gregorio di Nazianzo, Teologia e Chiesa, Milan 1971, ad locum; cf. aussi la Note supplémentaire L.)

έρω λόγον καὶ γάρ ἐστι παράδοξος μέν, ἀληθής δέ, ὡς ἔγωγέ φημι, καὶ ὑμεῖς συμφήσετε, ἀν διὰ τέλους μαθεῖν ἀναμείνητε, ἀλλὰ μή, ὁ ἐγκαλῶ, πάθητε, καὶ προεξαναστήτε τοῦ λόγου διὰ θερμότητα.

- Β 3. Φύσεις θερμαί καὶ μεγάλαι, τῆς ταραχῆς ταύτης τὸ αἴτιον οῦτιγε ἀπλῶς διάπυροι καὶ μεγάλαι μήπω γὰρ καταγινώσκωμεν τῆς θερμότητος, ῆς δίχα μέγα τι κατορθωθήναι πρὸς εὐσέδειαν ἢ ἀρετὴν ἄλλην ἀμήχανον —, ἀλλά
- 177 Α 5 γενναΐαι σύν άλογία καὶ άμαθία καὶ τῷ ταύτης ἐκγόνῳ κακῷ, θράσει 'θράσος δὲ άμαθίας ἔκγονον. Αἱ μὲν γὰρ ἀσθενεῖς, καὶ πρὸς ἀρετὴν καὶ πρὸς κακίαν όμοίως νωθεῖς καὶ δυσκίνητοι, οὐδ' ἐτέρωσε μέγα νεύουσαι, οἴα τὰ τῶν ναρκώντων κινήματα. Αἱ γενναῖαι δέ, λόγου μὲν αὐτὰς
  - 10 παιδαγωγούντος καὶ διευθύνοντος, μέγα τι χρῆμα πρὸς άρετήν ἐπιλειπούσης δὲ ἐπιστήμης καὶ λόγου, τὸ ἴσον εἰς κακίαν εὐρίσκονται. Ἐπεὶ καὶ ἵππον θυμοειδῆ μὲν εἴναι Χρὴ καὶ γενναῖον, τὸν ἐσόμενον νικηφόρον, εἴτε πολεμιστήγον εἴτε ἀμιλλητήριον εἴη δ' ἄν ὁ αὐτὸς οὐδὲν ἀγαθοῦ,

15 μή χαλινῷ παιδευθεὶς καὶ γυμνασία φιλοπονωτέρα μαθών ἡμερότητα.

4. Καὶ τοῦτό ἐστιν, ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον, ὁ διέσπασε μέλη, διέστησεν ἀδελφούς, πόλεις ἐτάραξε, δήμους ἐξέμηνεν, ὥπλισεν ἔθνη, βασιλεῖς ἐπανέστησεν, ἱερεῖς λαῷ καὶ ἀλλή-

2, 23 ήμετς S | αν : ἐαν VWQ | 24 καί οπ. WQ | 25 λόγου : τέλους W

3, 1 το οπ. Μαυτ. | 2 ούτι : ούτε CD hic incipit A || 3 καταγιγνώστωμεν C καταγινώσκομεν AWD Maur. || 4 άλλην οπ. Q || 6 δε : γάρ Maur. || 7 post όμοίως add. είσι AS² || 8 ούδ' : καὶ ούδ' Maur. || ετέρως AS corr. S² || 10 χρήμα ex χρή corr. S² || 13 τον ex το S² || πολεμητήριον Q πολεμηστήριον Z || 14 ούδεν : μηδέν VWQD² mg. || 15 παιδευθείς : γυμνασθείς Z corr. mg. Z² || 16 ήμερότητα hic incipit B

qui vous surprenne; mon discours est surprenant, certes, mais il est vrai, je l'affirme. Et vous serez de mon avis si vous vous laissez instruire jusqu'au bout, si vous ne cédez pas à vos impressions — c'est un reproche que j'ai à vous faire — et si vous ne partez pas avant la fin de mon discours, sous le coup de votre impétuosité.

3. Ce sont des hommes aux caractères ardents et nobles qui sont la cause de ce trouble ; et ils n'ont pas seulement des caractères enflammés1 et nobles - gardons-nous, en effet, d'accuser l'ardeur, sans laquelle il n'y a pas moyen de réaliser quelque chose de grand pour la piété ou une autre vertu -, mais ces hommes ont des caractères généreux avec peu de bon sens, avec de l'ignorance et avec le pernicieux rejeton de cette dernière, la témérité2. La témérité est, en effet, un rejeton de l'ignorance. Les caractères faibles sont à la fois paresseux et lents aussi bien pour la vertu que pour le vice, et ils n'inclinent fortement ni d'un côté ni de l'autre ; ce sont comme les mouvements de ceux qui sont engourdis. Au contraire, les caractères généreux, si c'est la raison qui les morigène, sont de grande valeur pour atleindre la vertu; mais si la science et la raison leur font défaut, on les trouve portés avec la même force vers le vice. Ainsi un cheval qui remportera la victoire soit à la guerre, soit à la course, doit être fringant et généreux ; mais il ne serait d'aucune valeur s'il n'avait pas été dressé par le frein et s'il n'avait pas appris la docilité par un exercice assez laborieux.

4. C'est cela qui le plus souvent a disloqué les membres, divisé les frères, troublé les cités, rendu insensés les peuples, armé les nations, dressé les rois, soulevé les prêtres les uns

<sup>1.</sup> L'âme est, selon les stoiciens, πνεύμα ... ένθερμον καὶ διάπυρον

<sup>(</sup>SVF 11, 773). Ce devait être une doctrine répandue même en dehors des milieux philosophiques.

<sup>2.</sup> Tous ces traits visent Arius et ses disciples.

λοις, λαόν έαυτῷ καὶ ἱερεῦσι, γονεῖς τέκνοις, τέκνα γονεῦσιν, 5 ἄνδρας γυναιζί, γυναϊκας ἀνδράσι, πάντα τὰ τῆς εὐνοίας δνόματα, δούλους και δεσπότας άλλήλοις, διδασκάλους και μαθητάς, πρεσδύτας καὶ νέους. Καὶ τὸν τῆς αἰδοῦς ἀτιμάσαν νόμον, του μεγίστου πρός άρετην βοηθήματος, τὸν της αὐθαδείας εἰσήνεγκεν καὶ γεγόναμεν οὐ φυλή, φυλή καθ' 10 έχυτήνε, δ πάλου δ 'Ισραήλ ώνειδίζετο, οὐδὲ 'Ισραήλ καὶ \*Ιούδας», τὰ δύο καὶ ένὸς ἔθνους καὶ μικροῦ τούτου τμήματα, κατ' οίκους δὲ καὶ συζυγίας τὰς ἀναγκαίας, καὶ οίον πρός έαυτὸν ἔκαστος, έμερίσθημεν, ἡ οἰκουμένη πᾶσα καὶ γένος C άπαν άνθρώπων, δσον ὁ θεῖος λόγος ἐπέδραμεν. Καὶ γέγονεν 15 ἀναρχία ή πολυαρχία, καὶ «διεσκορπίσθη τὰ όστα ήμων παρά τὸν ἄδην° », καὶ χρῆν, ἐπειδή τῶν ἐκτὸς ἐχθρῶν κεκρατήκαμεν, όπ' άλλήλων ήμας καταλυθήναι, καί, καθάπερ τούς μαινομένους, των ιδίων σαρχών άπτομένους, μηδέ αισθάνεσθαι, άλλά χαίρειν τῷ κακῷ πλέον ἡ εἰρηνεύοντες ἔτεροι, 20 και κέρδος ποιεϊσθαι την συμφοράν, και ήγεϊσθαι « λατρείαν είσφέρειν Θεώ" » την κατάλυσιν, καὶ διαιρεθήναι, καὶ έμπρησθήναι, ού την έπαινετήν διαίρεσιν άλλά την ψεκτήν, ούδὲ τὸν καθάρσιον ἐμπρησμὸν ἀλλὰ τὸν ὀλέθριον. Οὐ γὰρ ό τομός διαιρεί λόγος, ή Χριστού μάχαιρα, τούς πιστεύοντας 25 ἀπὸ τῶν ἀπίστων, οὐδὲ πῦρ βάλλεται καὶ ἀνάπτεται, ἡ

4, 4 λαὸν ἐαυτῷ ex emend. S | καὶ τέκνα Α | 6 δεσπότας ἀλλήλους, ἀλλήλους διδασκάλους Maur. | 7 ἀτιμάσαν ex ἀτιμάσας S ἀτιμάσας D ἀτιμάσαντα Z || 8 τῆς om. D add. mg. D¹ | 9 οὐ φυλή καὶ φυλή Maur. || 12 δὲ : οὐδὲ (ut uid.) corr. mg. S² || 16 ἐχρῆν SCDVWZ || 16-17 κεκρατήκαμεν : κατε- mg. D² ἐκρατήσαμεν Maur. || 19 ἀλλὰ : καὶ B ἀλλὰ καὶ Maur. || 21 προσφέρειν W || Θεῷ : τῷ Θεῷ δίαιτ. || 21-22 διαιρεθήναι καὶ ἐμπρησθήναι ex διαιρεθήναι S² || 24 τομὸς : τομεύς mg. D²

4. a. Cf. III Rois 11, 31-32. b. Cf. III Rois 12, 16-20. c. Ps. 140, 7. d. Jn 16, 2. e. Cf. Hèbr. 4, 12. f. Cf. Lc 12, 49.

contre les autres et contre le peuple, les gens du peuple les uns contre les autres et contre les prêtres, les parents contre les enfants, les enfants contre les parents, les hommes contre les femmes, les femmes contre les hommes. C'est cela qui a bouleverse tout ce qui exprime la bienveillance, les serviteurs et les maîtres réciproquement, les professeurs et les élèves, les vieillards et les jeunes gens ; c'est cela qui a fait mépriser la loi de la pudeur - le plus grand auxiliaire de la vertu - pour introduire la loi de l'impudence. Et nous sommes devenus non pas une tribu et une autre tribu séparée\* - reproche fait jadis à Israēl -; nous ne sommes même pas devenus Israēl et Juda, les deux parties d'une seule nation - et celle-ci était petite - ; mais nous avons été divisés par maisons et par groupes apparentés, et, pour ainsi dire, nous avons été divisés chacun contre nous-mêmes, toute la terre et le genre humain tout entier dans lequel la parole divine avait fait son chemin; et nous sommes devenus anarchie ou polyarchie, et « nos ossements ont été dispersés le long de l'hadèse . Il a fallu qu'après avoir maîtrisé les ennemis du dehors' nous soyons anéantis les uns par les autres; semblables aux fous qui s'attaquent à leur propre chair sans en avoir conscience, il a fallu que nous nous réjouissions même de ce mal plus que d'autres ne se réjouissent d'être en paix; il a fallu que nous regardions le malheur comme un gain et que nous croyions que nous anéantir c'est rendre hommage à Dieudo; il a fallu que nous soyons divisés et consumés par le feu - divisés par la division qui n'est pas louable mais blamable, et consumés non par le feu qui purisie mais par celui qui détruit. Car ce n'est pas la parole tranchante - le glaive du Christ - qui sépare les croyants des incroyantse; ce n'est pas non plus le feu qui est lancé et allumé! — c'est-à-dire la foi et le

Grégoire avait redouté? Les ariens ne pouvaient être considérés comme battus en 379 quand Grégoire écrit ce discours.

Ces ennemis du dehors sont les ariens, selon Bellini; ne seraient-ils pas plutôt les païens, dont le dernier sursaut avait eu lieu peu d'années auparavant avec Julien l'Apostat, et que le même

- δαπανώσα την ύλην καὶ ἐσθίουσα πίστις καὶ ἡ ζέσις τοῦ Ηνεύματος ' ἀλλ' ἐναντίως ἡ πρότερον, δαπανώμεθα καὶ τεμνόμεθα.
- 180 Α ΄ 5. Τοῦτό ἐστιν ὁ πολλὰ εἶναι μέρη τὴν μίαν Ἐκκλησίαν πεποίηκε, καὶ διέστησεν οὐκ εἰς ἔνα Παῦλον ἢ Κηρᾶν ἢ ᾿Απολλὼ ἢ τὸν δεῖνα φυτευτὴν ἢ τὸν δεῖνα ποτιστήν Ἦπολλοὺς δὲ ἀνέδειζε Παύλους καὶ ᾿Απολλὼς καὶ Κηφάς, ἀφ' ὧν ἀντὶ Σριστοῦ καλούμεθα, τὸ μέγα καὶ κοινὸν ὅνομα, καὶ ὧν εἶναι λεγόμεθα. Καὶ εἴθε τοσοῦτον εἶχον εἰπεῖν ᾿ ἀλλὰ καὶ πολλοὺς ὁ φρίττω λέγων Χριστοὺς ἀνθ' ἐνός, καὶ τὸν γεννώμενον καὶ τὸν ἀναλύοντα ὅθεν εἰς τὸ εἴναι προῆλθε, καὶ τὸν ἄνουν 10 ἄνθρωπον καὶ τὸν ὅντα καὶ τὸν φαινόμενον. ՝ Ως δὲ καὶ

4, 26 καίι: ἡ Z || ἡ om. SGDZVWQ || 28 τεμνώμεθα W
5, 2 ἡ εἰς κηφάν S || 3 post ποτιστὴν add. ἡ τὸν δεῖνα ΑΒVWQ ||
4 ἀπολλῶς ex ἀπολλῶ S<sup>\*</sup> || 5 καινὸν SCQ (κοινὸν S<sup>\*</sup>) || 7 post ἐνὸς
add. καὶ πολλὰ πνεύματα ASC del. S<sup>\*</sup> || καὶ ASC del. S<sup>\*</sup> om. cett.
Maur. || 8 καὶι om. Maur. || 9-10 δθεν — ὅντα om. W

6. a. Cf. I Cor. 3, 4.

bouillonnement de l'Esprit qui consument et dévorent l'élément terrestre — ; mais c'est d'une manière contraire à ce qui eut lieu jadis que nous sommes consumés et divisés.

5. G'est cela qui, de l'unique Église, ■ fait plusieurs fractions; c'est cela qui l'a divisée non pas entre un Paul ou un Céphas ou un Apollos ou un tel qui a planté ou un tel qui a acrosè, mais cela nous a valu plusieurs Paul, plusieurs Apollos, plusieurs Céphas, dont nous prenons le nom au lieu de celui du Christ — le grand et commun nom —, et c'est à eux que nous sommes dits appartenir. Et si sculcment je pouvais n'en pas dire plus! Mais il y a plusieurs Christs — je frémis en le disant — au lieu d'un seul : il y a celui qui est engendré¹, celui qui est créé², celui qui commence à partir de Marie³, celui qui est un homme privé d'esprit⁵, celui qui existe⁵, et celui qui n'est qu'une

unie à Dieu non pas éternellement, mais seulement jusqu'à la fin du monde. Un texte de Cyrille de Jérusalem est particulièrement explicite à co sujet : • Si tu entends dire que le règne du Christ a une fin, prends cette hérèsie en haîne; c'est une autre tête du dragon (cf. Apoc. 12, 13) qui a poussé récemment en Galatie (allusion à l'évêque d'Ancyre). Quelqu'un a osé dire qu'après la fin du monde le Christ ne règne plus; et il a osé dire que le Verbe sorti du Père, ce Verbe, ayant fait retour au Père (sig Πατέρα πάλιν άναλυθείς) n'existe plus • (Caléchèse 15, 27 : PG 33, 969 A-B). P.G.

5. Allusion à Apollinaire de Laodicée qui soutenait que l'esprit humain (nous) était remplacé dans le Christ par le Logos; d'où l'affirmation que le Christ était « sans esprit » (anous); cf. aussi la Lettre 101, 32 (SC 208, 50). Comme le remarque J. Daßeke « Gregorios von Nazianz und sein Verhältnis zum Apollinarismus », Theologische Studien und Kritiken, 1892, p. 473-512), Grégoire, en 379, ne parait connaître l'apollinarisme que de façon vague, comme on s'en rend compte dans ce passage. Même dans le Discours 22, 13, qui est vraisemblablement contemporain du Discours 32, il ne parle pas de l'apollinarisme en termes particulièrement polémiques. Mais dans les Lettres théologiques (SC 208) il en sera tout autrement.

6. C'est la doctrine orthodoxe. P.G.

I. C'est la doctrine orthodoxe. P.G.

Allusion à l'arianisme, qui faisait du Christ une créature (κτίσμα).

<sup>3.</sup> Pour les ariens, le Fils avait été créé par le Père, mais avant l'Incarnation; le Christ « qui commence à partir de Marie » est celui qu'ont imaginé les hérétiques qui ne voient en lui qu'un homme : c'est le cas de Photin, évêque de Sirmium au tve siècle (cf. Discours 33, 16; 25, 16); selon lui, le Christ est un homme né de Marie et adopté par Dieu.

<sup>4.</sup> C'est l'hérèsie modaliste qui est ici visée, et spécialement chez Marcel d'Ancyre : les personnes divines ne sont que des « modes », des manifestations successives de Dieu; la forme d'existence que prend le Père à partir de l'Incarnation, c'est le Verbe, et celui-ci fera retour à l'unité du Père à la fin des temps, et la chair humaine restera

πολλά Πνεύματα, τὸ ἄκτιστον καὶ τὸ ὁμότιμον καὶ τὸ κτίσμα καὶ τὸ ἐνέργημα καὶ τὸ ψιλὸν ὅνομα, δέον ἔνα Θεὸν Πατέρα Β γινώσκειν, ἄναρχον καὶ ἀγέννητον, καὶ Τίὸν ἕνα γεγεννημένον ἐκ τοῦ Πατρὸς καὶ Πνεῦμα ἐν ἐκ Θεοῦ τὴν ὑπαρξιν ἔχον, 15 παραχωροῦν Πατρὶ μὲν ἀγεννησίας, Τἰῷ δὲ γεννήσεως τὰ δὲ ἄλλα συμφυὲς καὶ σύνθρονον καὶ ὁμόδοζον καὶ ὁμότιμον ταῦτα εἰδέναι, ταῦτα ὁμολογεῖν, μέχρι τούτων ἴστασθαι, τὴν δὲ πολλὴν φλυαρίαν, καὶ «τὰς βεδήλους κενοφωνίας τῶν λόγων» » τοῖς σχολὴν ἄγουσιν ἀποτίθεσθαι. Τί τὸ ταῦτα 20 πάντα κεκινηκός; Θερμότης χωρὶς λόγου καὶ ἐπιστήμης ἄσχετος καὶ πίστεως πλοῦς ἀκυδέρνητος.

5, 11 καὶ τὸ κτίσμα καὶ τὸ ὁμότιμον BV καὶ τὸ ὁμότιμον οπ. WQ || 12 ψιλὸν : ὑψηλὸν Q || θεὸν οπ. VWQ || 13 ἀγέννητον εκ ἀγένητον S² || 14 ἐκ τοῦ θεοῦ C || 18-19 τῶν λόγων κενοφωνίας ■ καινοφωνίας C || 19 ἀποτίθεσθαι : ἀποπέμπεσθαι BVWQS¹ Maur. παραχωρεῖν καὶ ἀποτίθεσθαι AD || 19-20 πάντα ταῦτα AB || 20 θερμότης ex emend. A³ || ἐπιστήμη C

5. b. I Tim. 6, 20.

1. Allusion aux docètes, suivant lesquels le Christ n'avait pris que l'apparence d'un corps humain. Le docétisme, qui n'a plus à ce moment-là une grande actualité sur le plan théologique, était peut-être encore répandu dans le peuple.

2. C'est la doctrine orthodoxe. P.G.

Égalité d'honneur avec le Père et le Fils ; idée chère à Basile.
 P.G.

4. C'est l'hérésie arienne appliquée au Saint-Esprit. P.G.

5. Grégoire atteste ailleurs que les disciples de l'arien Eunome faisaient l'hypothèse que l'Esprit-Saint pourrait être une force (èvépyeuz): Discours 31, 5-6. Il y a dans ce passage encore une raison pour suggérer une date relativement ancienne (dans le cadre du séjour à Constantinople) pour le Discours 32 : l'auteur ne parle pas seulement de l'Esprit comme hypostase (comme cela deviendra nécessaire après la composition du Discours 31), mais dans les limites des diverses acceptions du terme pneuma : l'esprit créé (cf. Amos 4, 13) et l'esprit comme évépyeux.

6. Encore une allusion à l'arianisme.

 Υπαρξις est un mot de la philosophie grecque. Emploi exceptionnel chez Grégoire. apparence<sup>1</sup>. De même, il y a aussi plusieurs Esprits : celui qui est incréé2, celui qui a égalité d'honneur3, celui qui est une créature4, celui qui est une force5, et celui qui est un simple nom<sup>6</sup>. Ce qu'il faut reconnaître, c'est un seul Dieu Père sans principe et inengendré, et un seul Fils engendré du Père, et un seul Esprit tenant de Dieu son existence7, laissant au Père le fait d'être inengendré et au Fils le fait d'être engendré, et, pour le reste, partageant leur nature, leur trône, et possédant même gloire et même honneur. Voilà ce qu'il faut savoir, ce qu'il faut confesser, ce à quoi il faut se tenire; quant aux multiples bavardages et aux « propos impies et vides de sens» », il faut les laisser aux oisifs. Qu'est-ce qui a suscité toutes ces choses? Une ardeur qui, sans la raison et sans la science, ne peut être réprimée, et une foi qui vogue comme un navire sans pilote10.

8. La formule trinitaire est définie selon les bases de la théologie de Grégoire : le Père ἄναρχος et ἀγέννητος, le Fils γεγεννημένος, mais non ἄναρχος. Du Saint-Esprit, Grégoire ne dit pas encore ce qu'il expliquera plus amplement dans le Discours 41 et surtout dans le Discours 31, à savoir qu'il est l'έκπόρευσις du Père : il dit seulement ici qu'il tient de Dieu (c'est-à-dire du Père) son existence (éx Θεοδ την οπαρξιν Εχον) et qu'il jouit de certaines prérogatives, identité de nature (συμφυές) et d'honneur (όμοτιμία). Le terme όμοούσιον, qui apparaît au contraire dans le Discours 31, 10, n'est pas encore utilisé. Avec cette prudente réticence, Grégoire parait encore influence par Basile qui, peu d'années auparavant, dans le traité Sur le Saint-Esprit, souligne l'épotiple de l'Esprit, mais n'emploie pas le terme ôμοούστον, bien qu'il affirme sans ambages la pleine divinité de l'Esprit (voir les savantes et convaincantes observations de B. Pruche dans son édition de ce traité : SC 17 bis, p. 79-110). L'enseignement de Basile sur cette question est reconnu ouvertement par Grégoire lui-même dans le Discours 43, 68-69. N'oublions pas cependant que Grégoire, dans sa Lellre 58 (fin de 372), avait essayé de faire sortir Basile de cette réserve et que Basile n'avait pas admis les observations de son ami (voir Lettre 58 - particulièrement les § 12-15 - et la Lettre 59, avec les notes de P. Gallay dans son édition de la CUF'.

9. Βέδηλοι κενοφωνίαι figure aussi dans le *Discours* 27, 1. P.G. 10. Ce pourrait être une allusion au fait que pendant plusieurs

6. Τοῦτο οὖν εἰδότες, ἀδελφοί, μήτε νωθεῖς ὧμεν πρὸς τὸ καλόν, ἀλλά « τῷ Πνεύματι ζέωμεν» », μήποτε « ὑπνώσωμεν » κατο ολίγον « είς θάναπον» », ή καθεύδουστι ήμεν C έπισπείρη τὰ πονηρά σπέρματα ὁ έχθρός νώθεια γὰρ ὕπνου 5 σύζυγος ηήτε διάπυροι σύν άλογία καὶ φιλαυτία, ΐνα μή ένφερώμεθα, μηδέ της όδου της βασιλικής εξω πίπτωμεν έν γέ τι πταίοντες πάντως, ή κέντρων δεόμενοι διά τζυ νώθειαν ή κρημνιζόμενοι διά τήν θερμότητα. 'Αμφοτέρων δὲ όσον χρήσιμόν ἐστι λαδόντες, τῆς μέν τὸ πρᾶον, τῆς δὲ 10 τὸν ζῆλον, ἀμφοτέρων ὅσον ἐστί βλαδερὸν διαφύγωμεν, τῆς μέν τον δικνον, της δε το θράσος του μήτε τω έλλείποντι ώμεν άκαρποι μήτε τῷ περισσεύοντι κινδυνεύωμεν. Όμοίως γάρ ἄχρηστα, καὶ νωθρότης ἄπρακτος καὶ θερμότης ἀπαίδευτος ή μέν οὐκ έγγίζουσα τῷ καλῷ, ἡ δὲ ὑπερπίπτουσα 15 καὶ τοῦ δεξιοῦ ποιουμένη τι δεξιώπερου. "Οπερ καὶ ὁ θεῖος Σολομών καλώς ἐπιστάμενος \* « Μή ἐκκλίνης, φησίν, εἰς τὰ

6, 1 οδν οπ. Ιολ. || 2 ζέομεν S || μήποτε εκ μήτε S² || 3 μή καθεύδουσιν Α || 4 ύπνου ASCD Ιολ. : ύπνω cett, codd. Maur. || 5 μήτε δὲ Ιολ. || σύν άλογία — ἐκφερώμεθα οπ. Ιολ. | 6 τῆς βασιλικῆς όδοῦ Α Ιολ. || 7 ἔν γὲ τι εκ ἐγέτι S² || παίοντες S πτείοντες ex emend. Ζ πάντως πταίοντες Ιολ. || κέντρου Ιολ. || 8 νωθίαν D || ἡ χαλινοῦ διὰ τὴν θερμότητα καὶ τὸ μὴ κρημνίζεσθαι Ιολ. || κρημνίζό- μενοι εκ κρημνηζόμενοι S² κριμνιζόμενοι D || 9 λαμβάνοντες Ιολ. || 11 τὸν οπ. Ιολ. || 12 περιττεύοντι VQ || κινδυνεύομεν ■ || 14 τὸ καλῷ S || 15 τι : τὸ V

6. Puisque nous savons cela, frères, ne soyons pas paresseux pour le bien, mais « soyons fervents d'esprit », de peur que « nous ne nous endormions » peu à peu « dans la morte, et que pendant notre sommeil l'ennemi ne sème ses mauvaises semences par-dessus les nôtrese; car la parresse est la compagne du sommeil. Ne soyons pas non plus enflammés d'ardeur avec déraison et amourpropre, pour ne pas être emportés de côté et ne pas tomber hors de la voie royaled 1; nous broncherions nécessairement d'une manière quelconque : dans un cas, nous aurions besoin de l'aiguillon à cause de notre paresse, dans l'autre, nous roulerions dans un précipice à cause de notre ardeur. Mais prenons dans l'une et l'autre de ces dispositions tout ce qu'elle a d'utile : dans l'une, la douceur, dans l'autre, le zèle; évitons dans l'une et l'autre tout ce qu'elle a de pernicieux : dans l'une, l'indolence, dans l'autre, la témérité. De la sorte, nous ne serons ni stériles par manque, ni exposés au danger par excès. Elles sont pareillement inutiles, la paresse qui n'agit pas et l'ardeur qui ne sait rien ; l'une n'approche pas du bien, l'autre tombe au-delà et produit un résultat plus à droite que la droite2. Le divin Salomon le sait bien : « Ne t'écarte, dit-il, ni à droite ni

comme une référence à la barque de Pierre et à certaines faiblesses de son pilote. • Ce reproche même et ce regret contiendraient alors un hommage indirect à la primauté romaine •, selon Plagnieux, op. cit., p. 407 s.

<sup>6.</sup> a. Cf. Act. 18, 26; Rom. 12, 11. b. Ps. 12, 4. c. Cf. Matth. 13, 25. d. Cf. Nombr. 20, 17.

**<sup>6,</sup>** 1-15 τούτο — δεξιώτερον Ιομ. **Damasc.**, Sacr., Parall. PG 96, **3**29 CD

décennies il n'y avait pas eu d'évêque nicéen à Constantinople, et la foi de Nicée, toujours contrariée par des empereurs pro-ariens, avait été sur le point de disparaître (cf. Sozomène, Hist. eccl. VI, 17, 5; VII, 5, 3). It ne semble pas que cette expression doive s'entendre

<sup>1.</sup> La voie royale est celle par laquelle passe le roi, celle qui, toujours libre, est réservée à son passage (cf. Nombr. 20, 17 où on lit que les messagers de Moise passeront par la voie royale, sans dévier ni à droite ni à gauche). Cette affirmation figure dans un contexte doctrinal, comme dans Eusèbe, De Eccl. theol. I, 8, PG 24, 837 A, et moral, comme ici; cf. aussi Discours 2, 34; 42, 16; Cyrille de Jérusalem, Caléchèse 16, 5.

La droite est synonyme de réussite, de bien, comme on va le voir plus bas. P.G.

δεξιά μηδ' εἰς τὰ ἀριστεράς » · μηδὲ διὰ τῶν ἐναντίων εἰς κακὸν ἴσον πέσης, τὴν ἀμαρτίαν. Καίτοιγε τὸ φύσει δεζιὸν ἐπαινῶν · « ˙Οδούς γάρ, φησί, τὰς ἐκ δεξιῶν οἴδεν ὁ Θεός ·

181 Α διεστραμμέναι δέ εἰσιν αὶ ἐζ ἀριστερῶν! » Πῶς οδν ἐπαινεῖ 21 τὸ δεξιὸν καὶ ἀπάγει τοῦ δεξιοῦ πάλιν; Τούτου δηλαδή τοῦ φαινομένου δεξιοῦ, καὶ οὐκ ὅντος. Πρὸς ὁ βλέπων ἐτέρωθι · « Μὴ γίνου δίκαιος πολύ, φησί, μηδὲ σοφίζου περισσάε. ■ Τὸ γὰρ αὐτὸ καὶ περὶ δικαιοσύνην καὶ περὶ σοφίαν πάθος,

25 θερμότης περί πράξιν και λόγον, έξω τοῦ καλοῦ και τῆς ἀρετῆς δι ὑπερδολὴν πίπτουσα, ἢ και τὸ ἐνδέον και τὸ ὑπερδάλλον ὁμοίως λυμαίνεται, ὥσπερ και τῷ κανόνι πρόσθεσις ἢ ὑφαίρεσις.

Το Μηδείς οὐν ἔστω πλέον ἢ καλῶς ἔχει σοφός, μηδὲ τοῦ νόμου νομιμώτερος, μηδὲ λαμπρότερος τοῦ φωτός, μηδὲ τοῦ κανόνος εὐθύτερος, μηδὲ τῆς ἐντολῆς ὑψηλότερος. "Εσται δὲ τοῦτο πῶς; 'Εὰν εἰδῶμεν κόσμον καὶ ἐπαινῶμεν φύσεως νόμον, καὶ ἐπώμεθα λόγω καὶ μὴ ἀτιμάζωμεν εὐταξίαν. « 'Εμδλέψατε εἰς τὸν οὐρανὸν ἄνω καὶ εἰς τὴν γῆν κάτω\* », καὶ ἐννοήσατε πῶς συνέστη τὸ πᾶν καὶ ὅθεν, καὶ τὶ πρὸ τῆς διακοσμήσεως ἢν καὶ τὶ νῦν ὅνομα τῷ παντί. Τάξει τὰ πάντα διεκοσμήθη, καὶ ὁ διακοσμήσας Λόγος ' καίτοιγε δὸς ἐν τὰ πάντα καὶ ἀθρόως ὑποστῆναι δυνατὸν ἦν — ὁ

6, 17 τὰ οπ. Ζ || 18 κακῶν C || ἐκπέσης Α ἐμπέσης DZ Maur. || 19 θεός : κύριος Α || 21 ἀπάγει ex ἐπάγει D || πάλιν τοῦ δεξιοῦ VWQ || 22 μὲν δεξιοῦ C || 26 ὑπερδολῆς BVWQ || πίπτουσαι C || 28 ἀραίρεσις VWQS<sup>3</sup> mg.

7, Ι ούν οπ. Ιοh. | 2 μηδε λαμπρότερος τοῦ φωτός οπ. VWQ Ιοh. || μήτε ... μήτε Ιοh. | 4 ίδωμεν ΑΒVWQ | 5 νόμον : λόγον Ζ (νόμον mg.) || μὴ ἀτιμάζωμεν εὐταξίαν hie incipit P || 8 νῦν οπ. Β 10 εν : ἐνὶ D

6. e. Prov. 4, 27.
 7. Prov. 4, 27 (LXX).
 8. Eccl. 7, 17.
 9. Eccl. 7, 17.

à gauchee, et ne tombe pas, par des moyens contraires, dans un mal égal, le péché. Cependant il n'en loue pas moins ce qui est naturellement à droite : « Car, dit-il, les voies qui sont à droite, Dieu les connaît ; mais celles qui sont à gauche sont perverses!. « Comment se fait-il qu'il loue ce qui est à droite et qu'inversement il nous détourne de la droite? C'est qu'il entend évidemment ce qui paraît être à droite et ne l'est pas. C'est ce qu'il envisage dans un autre passage : « Ne sois pas juste trop abondamment, dit-il, et ne sois pas sage à l'excès!. » Car la justice et la sagesse pâtissent de même du fait de l'ardeur pour l'action et la parole, quand cette ardeur se pousse jusqu'à l'excès en dehors du bien et de la vertu. Le défaut et l'excès leur portent également préjudice, de même qu'adjonction ou suppression portent préjudice à la norme.

7. Que personne ne soit donc plus sage qu'il ne convient, ni plus légaliste que la loi, ni plus brillant que la lumière, ni plus rigide que la norme, ni plus hautement exigeant que le précepte. Comment cela se fera-t-il? Si nous connaissons le bon ordre, si nous approuvons la loi de la nature, si nous suivons la raison et si nous ne faisons pas fi de la discipline. Regardez en haut le ciel et en bas la terre s, et réfléchissez : comment le tout s'est-il constitué, d'où vient-il, qu'y avait-il avant la mise en ordre, et quel est maintenant le nom de ce tout!? C'est par l'ordre que toutes les choses ont été mises en place, et celui qui les a placées, c'est le Verbe². Pourtant il était possible que toutes les choses reçoivent leur existence comme une seule chose et d'un seul coup — car celui qui a donné l'être à ce

<sup>7, 1-3</sup> μηδείς — ύψηλότερος Іон. Damasc., Sacr. Parall., PG 96, 329 С

<sup>1.</sup> C'est-à-dire : au début était le chaos, qui devient univers (cosmos) grâce à l'ordre (taxis).

Le Logos créateur de l'univers (selon une ancienne tradition d'origine apologétique s'inspirant de Jn 1, 3) est le Fils. Voir encore ci-dessous chap. 27 et Discours 7, 24; 8, 8; 14, 20 (τεχνίτης Λόγος);
 34, 8; 33, 11 (δημιουργός Λόγος).

γάρ τοῖς οὐκ οὖσι τὸ εἶναι δούς καὶ τοῖς γενομένοις τὰς ἐδέας καὶ τὰ σχήματα, οὐδ' ὁμοῦ τὸ πᾶν ἀναδεῖξαι καὶ διακοσμῆσαι ἀσθενὴς ἦν — · ἀλλὰ διὰ τοῦτο πρῶτόν τι καὶ Ο δεύτερον ἀριθμεῖται, καὶ τρίτον καὶ τὰ ἑξῆς, ἵνα τάζις 15 εὐθὺς συνεισέλθη τοῖς κτίσμασι.

8. Τάξις οδν τὸ πᾶν συνεστήσατο. Τάξις συνέχει καὶ τὰ ούράνια καὶ τὰ ἐπίγεια · τάζις ἐν νοητοῖς, τάξις ἐν αἰσθητοῖς τάξις ἐν ἀγγέλοις, τάξις ἐν ἄστροις, καὶ κινήσει καὶ μεγέθει καὶ σχέσει τῆ πρὸς ἄλληλα καὶ λαμπρότητι. - "Αλλη 5 δόξα ήλίου και άλλη δόξα σελήνης και άλλη δόξα ἀστέρων: άστηρ γάρ άστέρος διαφέρει έν δόξη» » τάξις έν ώραις καὶ καιροῖς, ἐν κόσμω προϊοῦσί τε καὶ ὑπαπιοῦσι καὶ διά της μεσότητος το αύστηρον πιθασσεύουσι τάξις έν ήμέρας καὶ νυκτός μέτροις καὶ διαστήμασι. Τάζις ἐν στοιχείοις, 10 έξ ων τὰ σώματα τάξις περιήγαγεν ούρανόν, ήπλωσεν ἀέρα, γῆν ὑπέθηκεν ἢ καὶ ὑπερέθηκε, φύσιν ὑγρὰν ἔχεε καὶ συνήγαγεν, ανέμους αφήκε και ούκ έπαφήκεν, ύδως έδησεν D ἐν νεφέλαις καὶ οὐ κατέσχεν, ἀλλ' ἔσπειρεν ἐπὶ πρόσωπον 184 Α πάσης τῆς γῆς, εὐτάκτως καὶ ὁμοτίμως καὶ ταῦτα οὐκ 15 ἐπ' ὀλίγον οὐδὲ εἰς ἕνα καιρὸν ἢ χρόνον, ἀλλ' ἀπ' ἀρχῆς είς τέλος, την αὐτην όδον εύθυνόμενα καὶ περιπορευόμενα,

15 elσέλθη Ζ

8, 2 οὐράνια : ἐπουράνια SPCDZ Maur. || 3 καἰι om. B || 6 γάρ om. Q || 7 ἐν κόσμω ΑΥWQSBιΡι : ἐγκόσμως BPCDZSι || προσιούσι SCVWQ || 8 ἡμέραις ΑW || 11 ἢ καὶ ὑπερέθηκε om. P add. mg. Pι || 13 ἐν om. A || πρόσωπον om. Q

8. a. F Cor. 15, 41.

qui n'était pas et qui a donné aux choses une fois produites leur forme et leur manière d'être n'était pas trop faible pour faire paraître au jour le tout et lui donner en même temps son arrangement —, mais on compte une première chose, une seconde, une troisième et ainsi de suite, pour que l'ordre s'introduise aussitôt parmi les créatures.

8. C'est donc l'ordre qui a constitué le tout. C'est l'ordre qui maintient et les choses célestes et les choses terrestres. Il y a un ordre dans les choses spirituelles1; un ordre dans les choses sensibles; un ordre parmi les anges; un ordre parmi les astres à la fois pour le mouvement, pour la grandeur, pour la position des uns par rapport aux autres, et pour la luminosité. « Autre est la clarté du soleil, autre est la clarté de la lune, autre est la clarté des étoiles, car une étoile dissère d'une autre étoile en clarté. \* Il y a un ordre dans les saisons et les périodes de l'année qui s'avancent et se retirent d'une manière organisée et qui atténuent la dureté du changement par la progression<sup>2</sup>. Il y a un ordre dans les dimensions et les intervalles respectifs du jour et de la nuit ; un ordre dans les éléments qui composent les corps. C'est l'ordre qui a étendu le ciel, qui a déployé l'air, qui a placé la terre au-dessous ou au-dessus, qui a versé et rassemblé l'élément liquide, qui m libéré les vents sans leur lâcher la bride, qui a enchaîné l'eau dans les nuages sans l'y enfermer, mais en la répandant sur la face de la terre avec bon ordre et avec égalité; et ce n'est pas pour un peu de temps ni pour un instant ou une période, mais c'est depuis le commencement jusqu'à la fin que ces éléments suivent tout droit la même route ou accomplissent des évolutions : ils sont fixes aussi bien que mobiles, cela en vertu du

<sup>1.</sup> D'après Bellini, les νοητά seraient les anges, mais on peut remarquer qu'il est question des anges immédiatement après et que Grégoire définit habituellement les anges comme des νοηταί φύσεις, et n'emploie pas le neutre. Peut-être le mot νοητά signifie-t-il ici l'ensemble de la réalité intellectuelle : l'ordre règne aussi bien dans le monde sensible que dans le monde intelligible.

<sup>2.</sup> Idée semblable, mais exprimée en d'autres termes dans **Discours** 6, 15 et 28, 30. Mezérne est employé ici au même sens que dans Platon : « ce qui remplit les intervalles », « médiété » (*Timée* 36 a). P.G.

πεπηγότα τε καὶ κινούμενα, τὸ μέν τῷ Λόγῳ, τὸ δὲ τῷ ρεύσει · « Εστησεν αὐτὰ εἰς τὸν αἰῶνα καὶ εἰς τὸν αἰῶνα τοῦ αἰῶνος · πρόσταγμα ἔθετο καὶ οὐ παρελεύσεται». » Τοῦτο 20 τῆς πήξεως · καὶ εἰ τι γέγονεν ἢ γενήσεται, τοῦτο τοῦ ρεύματος. Καὶ τάξεως μὲν ἐπικρατούσης, κόσμος, τὸ πᾶν, καὶ τὸ κάλλος ἀκίνητον. ᾿Αταξία δὲ καὶ ἀκοσμία, ἐν μὲν ἀέρι τοὺς σκηπτούς, ἐν δὲ γῷ τοὺς σεισμούς, ἐν δὲ θαλάσση τὰς ἐπικλύσεις, ἐν δὲ πόλεσι καὶ οἴκοις πολέμους, ἐν δὲ τοῖς σόμασι τὰς ἀρρωστίας, ἐν δὲ ταῖς ψυχαῖς τὰς άμαρτίας ἐκαινοτόμησεν. Ταῦτα πάντα οὐ τάξεως, οὐδὲ εἰρήνης, ἀλλὰ Β ταραχῆς καὶ ἀταξίας ὀνόματα. Καὶ τὴν θρυλλουμένην ρθοράν καὶ προσδοκωμένην, μὴ ἄλλο τι, ἀδελφοί, ἢ πλεονασμὸν ἀταξίας εἶναι νομίζωμεν. Συνδεῖ μὲν γὰρ τάξις, λύει δὲ συνδήσαντι.

9. Τάξις καὶ τοῖς ζώοις ἄπασι γένεσιν καὶ τροφὴν καὶ τὰς καταλλήλους ἐκάστοις χώρας ἐνομοθέτησε. Καὶ οὕτε δελφῖνά τις εἶδεν αὕλακα τέμνοντα, οὕτε βοῦν δι' ὕδατος δλισθαίνοντα, ὥσπερ οὐδ' ἥλιον ἐν νυκτὶ μειούμενον ἢ πλη
5 ρούμενον οὕτε σελήνην ἐν ἡμέρα πυρσεύουσαν. « "Ορη τὰ ὑψηλὰ ταῖς ἐλάφοις, πέτρα καταφυγὴ τοῖς λαγωοῖς. Έποίησε σελήνην εἰς καιρούς ' ὁ ἡλιος ἔγνω τὴν δύσιν αὐτοῦ\* » · νύζ, καὶ ἄνθρωπος ὕπνω συστέλλεται καὶ τὰ θηρία παρρησιάζεται καὶ ζητεῖ τροφὴν ἕκαστον τὴν δεδομένην παρὰ τοῦ κτίσαν-

8, 17 τῷ μέν ... τῷ δὲ W τὰ μὲν ... τὰ δὲ A | 18 ἐεύση Z ̞ εἰς τὸν αἰῶνα καὶ οπ. BVWQ 20 ἢ : ἢ καὶ A | γεννήσεται Μαιτ. | 20-21 ῥἡματος P corr. P¹ | 23 σκηπτούς εκ σκιπτούς S¹ | 25 ἐν δὲ ψυχαῖς Z | 26 ἐκενοτόμησεν S | 27 θρυλουμένην VWQ θρυλλουμένην δὲ Μαιτ. | 28 καὶ προσδοκωμένην : καὶ τὴν προσδοκωμένην S ἢ προσδοκωμένην BVWQ \* 29 εἶναι ἀταξίας Β νομίζομεν S

9, 2 ἐκάστο BVWQ || 3 ίδεν AWD || 4 ὁλισθένοντα S || ἢ : καὶ VWQ || 7 καὶ ὁ ἤλιος Z || ἔθου σκότος καὶ ἐγένετο νόζ A || 9 διδομένην VWQS\* Ioh.

principe rationnel, ceci en vertu de l'écoulement1. « Il les a établis pour le siècle et pour le siècle du siècle²; il ■ posé un précepte, et celui-ci ne passera pasb », cela relève de la fixité; et tout ce qui est né ou naîtra, cela relève de l'écoulement. Puisque l'ordre domine, il y a le monde, le tout, et sa beauté est stable; au contraire, le désordre et le dérèglement ont fait apparaître dans l'air les coups de tonnerre, sur la terre les séismes, sur la mer les débordements des flots, dans les villes et les maisons les guerres, dans les corps les maladies, dans les âmes les péchés. Toutes ces choses ne sont pas les noms de l'ordre ni de la paix, mais du trouble et du désordre. Et cette dissolution dont tout le monde parle et que l'on attenda, ne nous la représentons pas, frères, autrement que comme une multiplication de désordre. Car si l'ordre fait l'unité, le désordre la défait, lorsqu'il plait à celui qui a uni de défaire le tout ou de le transformer.

9. C'est l'ordre aussi qui a fixé pour tous les êtres vivants leur mode de génération, leur nourriture et les habitats propres à chacun d'eux. Et nul n'a vu un dauphin tracer un sillon, ni un bœuf glisser à travers les eaux; pas plus que le soleil décroître ou prendre de la plénitude pendant la nuit, ou la lune éclairer pendant le jour. Les montagnes élevées sont pour les cerfs, le rocher est un refuge pour les lièvres. Il a fait la lune pour marquer les temps; le soleil connaît son coucher. Il a nuit vient et l'homme se recueille dans le sommeil et les bêtes sauvages sont en liberté et chacune cherche la nourriture qui lui

<sup>8.</sup> b. Ps. 148, 6.

<sup>9.</sup> a. Ps. 103, 18-19.

<sup>9, 7-11</sup> νόξ, καὶ ἀνθρωπος — ὑποχωροῦμεν ἐν τάξει Ιοπ. ΒΑΜΑΝ., Sacr. Parall., PG 95, 1585  $\blacksquare$ 

<sup>1.</sup> Comparer la sentence d'Héraclite : « Tout s'écoule ». P.G.

<sup>2.</sup> Alws signifie à la fois « siècle » et « éternité ». P.G.

<sup>3.</sup> La fin du monde. P.G.

10 τος ήμέρα, καὶ τὰ θηρία συνάγεται καὶ ἄνθρωπος ἐπὶ τὴν ἐργασίαν ἐπείγεται καὶ ἀλλήλοις ὑποχωροῦμεν τάξει νόμου καὶ λόγω φύσεως. Προσθήσω τὸ μέγιστόν τε καὶ οἰκειότατον. Τάξις ἐκ λογικοῦ τε καὶ ἀλόγου κράματος, τὸν ἄνθρωπον, ζῷον λογικόν, συνεστήσατο καὶ συνέδησε

15 μυστικώς τε καὶ ἀρρήτως τὸν χοῦν τῷ νοἱ καὶ τὸν νοῦν τῷ πνεύματι. Καὶ ἵνα θαυματουργήση τι μεῖζον ἐν τῷ
 D ἐαυτοῦ πλάσματι, τὸ αὐτὸ καὶ διεσώσατο καὶ διέλυσε. Τὸ μὲν γὰρ ἐπεισήγαγε, τὸ δὲ ὑπεξήγαγεν, ὥσπερ ἐν ῥεύματι,

καὶ τῷ θνητῷ τὴν ἀθανασίαν ἐπραγματεύσατο διὰ λύσεως.

20 Αὐτη καὶ τῶν ἀλόγων ἡμᾶς διέστησε καὶ πόλεις ῷκισε

185 Α καὶ νόμους ἔθετο καὶ ἀρετὴν ἐτίμησε καὶ κακίαν ἐκόλασε

καὶ τέχνας εύρετο καὶ συζυγίας ἡρμόσατο καὶ τῷ περὶ τὰ

κεννύμενα σίλτον τὸν βίου ἡμέρνοσε καὶ μεῖζόν σε σοῦ

γεννώμενα φίλτρφ τον βίον ήμέρωσε, καὶ μεζζόν τι τοῦ κάτω πόθου καὶ σαρκικοῦ, τον περὶ Θεόν ἐνιδρύσατο.

10. Καὶ τί δεῖ καθ' ἔκαστον λέγειν; Τάξις μήτηρ τῶν ὅντων ἐστὶ καὶ ἀσφάλεια καὶ τὸ τοῦ Λόγου μόνη καλῶς ἄν εἴποι, τοῦ πάντα δημιουργήσαντος, εἴ γε λάδοι φωνήν τος τὸ πᾶν οὐσίωτο Θεῷ καὶ ὑρίστατο, « ἐγὼ ἤμην παρ' ὁ αὐτῷ ἀρμόζουσα\* » · ἡνίκα ἡτοίμαζε τὸν ἐαυτοῦ θρόνον

9, 11 έργασίαν αύτοῦ AD || ἐπήγεται A || τάξει : ἐν τάξει BVWQ Iohannes | 12 νόμου : νόμφ BVWQS¹ | λόγφ mg. S || μέγιστον : μέγα W || 13 τάξις : τάξις τὸν ἄνθρωπον (omisso mox τὸν ἄνθρωπον) BVWQ Ioh. || τε om. ABVW Ioh. || κράματος : συγκρίματος Ioh. 15 τε om. ABVWQZS² Ioh. || καί³ om. Ioh. || 16 ἐν om. Z || 17 ἐαυτοῦ add. supra uersum P¹ || 17-18 τὸν μέν ... τὸν δὲ Ioh. || 19 διαλύσεως C || 20 καὶ τὰς πόλεις Z || ἄκησε BQPD || 22 ηῦρατο A εῦρατο BW || καὶ συζυγίας ἡρμόσατο om. S add. S¹ || συζυγίαν Maur. || 24 τοῦ σαρκικοῦ Maur. || τὸν : τὸ BVWPC

10, 1 τὰ καθ' ἔκαστον DZ || 1-2 τῶν ὅντων ἐστὶ μήτηρ BVWQS' || 3 εἴ γε ABS' : εἰ SPCDZVWQ || 4 οὐσιοῦτο BVWQ Maur. || θεῷ : τῷ θεῷ S'

est donnée par le créateur ; le jour vient et les bêtes sauvages se rassemblente et l'homme se hâte vers son travaila, et nous cédons la place les uns aux autres suivant l'ordre qui fait loi et le principe rationnel de la nature. J'ajouterai ce qu'il y a de plus grand et de plus propre à nous : c'est l'ordre qui compose l'homme, animal raisonnable, d'après un mélange de raisonnable et de non raisonnable; d'une manière secrète et inexprimable, il joint la poussière à l'intelligence et l'intelligence à l'esprit. Et pour accomplir une merveille plus grande dans l'être qu'il a façonné lui-même, l'ordre fait durer ce même être et il le dissout, il introduit en lui la durée et la lui retire - c'est comme le mouvement des eaux qui s'écoulent -, et il produit dans l'être mortel l'immortalité par l'intermédiaire de la dissolution1. De plus, l'ordre nous distingue des animaux sans raison : il fonde les villes, il établit les lois, il honore la vertu, Il châtie le vice, il invente les métiers, il organise le mariage, il adoucit la vie grâce à l'affection envers les enfants et il inculque l'amour de Dieu - quelque chose de plus grand que l'amour qui est d'ici-bas et du domaine de la chair.

10. Et pourquoi faut-il énumérer chaque chose une à une? L'ordre est le père des êtres ; il les met en sécurité, et seul — si du moins il recevait une voix — il pourrait dire exactement le rôle du Verbe qui a produit toutes choses. Lorsque le tout recevait de Dieu l'être et commençait d'exister, « j'étais à côté de lui, organisant tout<sup>a 2</sup> »,

<sup>9.</sup> b. Ps. 103, 20-21. c. Cf. Ps. 103, 22. d. Cf. Ps. 103, 23. 10. a. Prov. 8, 30.

<sup>9, 13-19</sup> τάξες ἐκ λογικοῦ — διὰ λύσεως Ιοπ. Damasc., Sacr. Parail., PG 95, 1105 B

<sup>1.</sup> La mort est le passage à l'immortalité. P.G.

<sup>2.</sup> Le passage cité est notablement différent du texte de la Septante; la citation est probablement faite de mémoire. Le texte (Prov. 8, 30) était un des passages les plus célèbres de l'Ancien Testament.

Β ἐπ' ἀνέμωνο καὶ ἰσχυρὰ ἐποίει τὰ ἄνω νέφης - ἡνίκα ἐθεμελίου την γηνα και ώς ἀσφαλεῖς ἐτίθει πηγὰς τὰς ὑπ' ούρανόν, καὶ «τῷ Πνεύματι τοῦ στόματος» αὐτοῦ « πάσαν δύναμιν » έχαρίσατοι. 'Αλλ' — οδ ταύτα πάντα 10 διηλθον χάριν και πρός δ πάλαι ό λόγος ήπείγετο —, τάξις κάν ταῖς Ἐκκλησίαις τὸ μέν εἶναί τι ποίμνιον, τὸ δὲ ποιμένας διώρισε ' καὶ τὸ μὲν ἄρχειν, τὸ δὲ ἄρχεσθαι ' καὶ τὸ μὲν οίον είναι κεφαλήν, το δε πόδας, το δε χείρας, το δε όφθαλμόν, τὸ δὲ ἄλλο τι τῶν μελῶν τοῦ σώματος, πρὸς τὴν τοῦ παντὸς 15 εὐαρμοστίαν καὶ τὸ συμφέρον, ἢ προεχομένων ἢ προεχόντων · καὶ ώσπερ ἐν τοῖς σώμασιν οὕτε ἀπέρρηκται ἀλλήλων τὰ μέλη, ἀλλ' ἐν σῶμα τὸ πᾶν ἐστιν ἐκ διαφόρων συγκείμενον ούτε ταύτο πάντων ένέργημα, εί καὶ ταύτο το Ο χρήζειν άλλήλων είς άνάγχην εύνοίας τε καί συννεύσεως 20 καὶ Ισοτιμίας ἐν τοῖς ἀνίσοις \* καὶ οὕτε ὀφθαλμός βαδίζει, άλλ' όδηγεϊ ' ούτε πούς προδλέπει, άλλά μεταδαίνει καί μετατίθησιν ούτε γλώσσα δέχεται φωνάς, άκοῆς γάρ ούτε άκοἡ φθέγγεται, γλώσσης γάρ καὶ ρίς μὲν όδμῶν αἰσθητήριον . « λάρυγξ δὲ σῖτα γεύεται\* », φησὶν ὁ Ἰωδ · χεὶρ δὲ τοῦ 39 βιβόναι και του γαποάλειν ορλαλον. Λους θε τοις πάριν ήγεμών, παρ' ού τὸ αἰσθάνεσθαι καὶ εἰς δν ἡ αἴσθησις, ούτω καί παρ' ήμιν, τῷ κοινῷ Χριστοῦ σώματι.

10, 6 ἐποίη Α || 7 ἐπίθη C || τὰς : τῆς Α || 9 πᾶσιν W || τπῦτα πάντα AQS Maur. : πάντα ταῦτα celt. || 10 χάριν post διῆλθον ABW : post οὖ cett. codd. Maur. || ἡπείγετο ex emend. S¹ ἐπείγετο SC || 13 οἶον mg. || || καὶ ὀφθαλμόν Α || 14 παντὸς : σύμπαντος Α || 15 προεχομένων ex emend. W || 16 οὕτε : οὐ mg. D² || ἀλλήλων ex emend. S² || 18 ταῦτὸ¹ ex πὸτὸ S¹ || τὸ οπ. Q uacuum relinquens || 19 εἰς ex εἰ D¹ || 20 καὶ ἰσοτιμίας ἐν τοῖς ἀνίσοις οπ. Βν WQS¹ Μαυr. || ἰσοτιμίαν D || 21 βλέπει C || 23 ὀσμῶν WQ || 24 λάρυξ S ² χεῖρες PC || 25 λαδεῖν P corr. P² || 26 αὶ αἰσθήσεις Α || 27 χριστοῦ : ἰησοῦ V

de même, lorsqu'il délimitait son propre trône au-dessus des vents" et affermissait les nuages d'en haute, lorsqu'il posait les fondements de la terred et plaçait d'une façon stable les sources qui sont au-dessous du ciele et lorsque « avec le souffle de sa bouche » il leur accorda « toute puissance. Mais c'est aussi dans les Églises qu'il y a l'ordre - c'est pour en venir là que j'ai fait toute cette énumération et c'est vers ce point que depuis longtemps mon discours se hâtait — : l'ordre a fixé que les uns soient le troupeau, et les autres les pasteurs; que les uns commandent et que les autres soient commandés ; que l'un soit, pour ainsi dire, la tête, d'autres les pieds, d'autres les mains, d'autres les yeux, d'autres un autre membre du corps, pour la bonne harmonie et l'avantage de l'ensemble, qu'il s'agisse des inférieurs ou des supérieurs. Et, de même que dans les corps les membres ne sont pas disjoints, mais que l'ensemble est un seul corps composé de membres différents - l'activité de tous n'est pas la même, bien qu'ils aient besoin de la même taçon les uns des autres, vu la nécessité de la bienveillance et de la concorde, ainsi que de la valeur égale entre choses inégales : l'œil ne marche pas, mais il indique la route, le pied ne voit pas devant lui, mais il passe d'un endroit à un autre et fait changer de place, la langue n'accueille pas les sons, car c'est le rôle de l'oreille, et l'oreille ne parle pas, car c'est le rôle de la langue, le nez est sensible aux odeurs, « la gorge goûte les aliments, comme dit Job, la main est l'organe qui sert à donner et à recevoir, et l'esprit dirige1 l'ensemble, c'est de lui que vient la faculté de percevoir par les sens et c'est vers lui que va la sensation - ; de même en est-il chez nous, qui sommes le corps commun du Christ.

<sup>10,</sup> b. Prov. 8, 27 (LXX).
e. Prov. 8, 28.
d. Prov. 8, 29.
e. Prov. 8, 28 (LXX).
f. Ps. 32, 6.
g. Job 34, 3.

<sup>1.</sup> Ἡγεμών est dit de l'esprit humain, terminologie qui rappelle la philosophie stoicienne; pour d'autres exemples de cet usage, voir Dziech, op. cil., p. 158 s.

11. Οἱ γὰρ πάντες « ἐν σῶμά ἐσμεν ἐν Χριστῷ · οἱ δὲ καθ' ένα Χριστοῦ καὶ άλλήλων μέλη» ». Το μέν γάρ ἄρχει καὶ προκαθέζεται, τὸ δὲ ἄγεται καὶ εὐθύνεται, καὶ ούτε ταύτον άμφότερα ένεργεί, είπερ μή ταύτον άρχειν καί 5 άρχεσθαι · καὶ γίνεται άμφότερα εν εἰς ένα Χριστόν, ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ « συναρμολογούμενα» » καὶ συντιθέμενα Πνεύματος. Κάν τοῖς άρχομένοις πάλιν, δσον τὸ μέσον καὶ παιδεύσει 188 Α καὶ ἀσκήσει καὶ ἡλικία διεστηκόσι κάν τοῖς ἄγουσι τὸ διάφορον δσον και πνεύματα προφητών προφήταις ύπο-10 τάσσεται\*, Παύλου λέγοντος μή άμφίδαλλε. Καὶ « οῦς μέν έθετο, φησίν, ὁ Θεὸς ἐν τῇ Ἐκκλησία, πρῶτον ἀποστόλους, δεύτερον προφήτας, τρίτον ποιμένας καὶ διδασκάλους ο κρώτον διά την άλήθειαν, δεύτερον διά την σκιάν, τρίτον διά τὸ μέτρον τῆς ώφελείας καὶ τῆς ἐλλάμψεως. 15 Καὶ τὸ μὲν πνεῦμα ἔν\*, τὰ χαρίσματα δὲ οὐκ ἴσα¹, ὅτι μηδέ τὰ δοχεῖα τοῦ πνεύματος. « "Ω μέν γάρ διά τοῦ Πνεύματος δίδοται λόγος σοφίας» καὶ θεωρίας, « ἄλλω δὲ λόγος γνώσεως» η ἀποκαλύψεως, « ἄλλφ πίστις! »

11, 3 ξγεται ex άλγεται S || 6 συναρμολογούμενα καὶ om. Z || 7 ἐναρχ-Dmg. || πάλιν : μάλλον Z || 8 καὶ om. Z || 11 ρησιν έθετο Β φησιν om. VWQ έθετο δ θεός φησιν AD || δ θεὸς om. Z || 12 ποιμένας καὶ om. VWQ || 15 τὰ δὲ χαρίσματα A || 17 καὶ : ἢ AVWQ || 18 δὲ om. Q || δὲ πίστις BVS² || 19 ἀνενδύαστος BPCD corr. P¹D² || 20 δὲ om. VWQ || 21 καὶ ἀντιλήψεις PC || εἶτουν προστασίαι habet in mg. S || 22 παιδαγωγία Z

βεβαία και άνενδοίαστος, « άλλω δὲ ένεργήματα δυνάμεων! »

σεις<sup>π</sup> », εἴτουν παιδαγωγίαι σαρχός, « γένη γλωσσών,

20 και θαυμάτων ύψηλοτέρων, « άλλω δὲ χαρίσματα ἰαμά-

Β των<sup>k</sup> », άντιλήψεις, είτουν «προστασίαι¹ », « κυδερνή-

11. Car tous e nous sommes un seul corps dans le Christ, chacun · membre du Christ, et e membres les uns des autres. Les uns commandent et président, les autres sont conduits et dirigés; et les uns et les autres deviennent un dans un seul Christ, « ajustés ensemble» ■ et réunis par le même Esprit. Et de plus, parmi ceux qui sont commandés, quelle distance! Ils se distinguent les uns des autres par l'instruction, par l'entraînement et par l'âge. Et parmi ceux qui guident les autres, quelle différence! Les esprits des prophètes sont soumis aux prophètese; c'est Paul qui le dit, n'en doute pas. Et e Dieu a placé certains dans son Eglise, dit-il, premièrement comme apôtres, deuxièmement comme prophètes, troisièmement comme pasteurs et docteurs o : premièrement à cause de la vérité, deuxièmement à cause de l'ombre, troisièmement à cause de la juste mesure de l'utilité et de l'illumination1. Et l'Esprit est une, mais les « charismes » ne sont pas égaux!, parce que ceux qui reçoivent l'Esprit2 ne le sont pas non plus. « A l'un, en effet, est donnée par l'Esprit une parole de sagesses » et de contemplation, e à un autre une parole de science » ou de révélation, « à un autre la foi » sure et qui ne connaît pas le doute, à un autre « la puissance d'opérer des miracles : et des prodiges les plus élevés, « à un autre le don de guérir\*\*, le don « d'assister » - c'est-à-dire de défendre —, le don « de gouverner™ » — c'est-à-dire de discipliner la chair -, e la diversité des langues,

passage de la Lellre aux Corinthiens auquel il est fait allusion ici; mais les trois groupes ne comprennent pas les mêmes personnes : pour Grégoire, les prophètes sont ceux de l'Ancien Testament qui ont préfiguré l'Église (l'ombre), les apôtres sont les fondateurs (la vérité), et les autres sont les ministres de second ordre. Ainsi dans le Discours 4, 67 (SC 309, p. 176), à propos de l'Église, il dit que « la Loi la préfigure, la grâce la réalise et le Christ l'inaugure : les prophètes l'ont plantée, les apôtres l'ont unie et les évangélistes l'ont consolidée ».

<sup>11.</sup> a. Rom. 12, 5. b. Éphés. 4, 16. c. I Cor. 14, 32. d. I Cor. 12, 28. e. I Cor. 12, 11; Éphés. 4, 4. f. Cf. I Cor. 12, 31. g. I Cor. 12, 8. h. Ibid. i. I Cor. 12, 9. j. I Cor. 12, 10. k. I Cor. 12, 9.28. l. I Cor. 12, 28. m. Ibid.

Comme le remarque justement Bellini, Grégoire divise les ξρχοντες en trois groupes, ainsi que le faisait déjà S. Paul dans le

<sup>2.</sup> Littéralement : « les réceptacles de l'Esprit ». P.G.

έρμηνεϊαι γλωσσών $^{n}$  », τὰ μείζω χαρίσματα, καὶ τὰ δεύτερα, α κατὰ τὴν ἀναλογίαν τῆς πίστεως $^{\circ}$  ».

12. Ταύτην αίδώμεθα τὴν τάξιν, ἀδελφοί, ταύτην φυλάττωμεν. Ό μεν έστω τις άκοή, ό δε γλώττα, ό δε χείρ, δ δὲ ἄλλο τι τούτων. Ὁ μὲν διδασκέτω, ὁ δὲ μανθανέτω: ό δὲ « ἐργαζέσθω τὸ ἀγαθὸν ταῖς ἰδίαις χερσὶν εἰς μετάδοσιν 5 τοῦ δεομένου\* » καὶ χρήζοντος. 'Ο μὲν ἀρχέτω καὶ προδεδλήσθω · ὁ δὲ δικαιούσθω διὰ τῆς ὑπουργίας · καὶ ὁ C διδάσκων, έγκόσμως. «Προφήται» γάρ «δύο ή τρείς λαλείτωσαν » καὶ ἀνὰ μέρος « καὶ εἶς διερμηνευέτω» ». « "Αλλου δὲ τρανωθέντος, ὁ πρῶτος ὑποχωρείτως ». « Καὶ ὁ 10 μανθάνων, ἐν εὐπειθεία καὶ « ὁ χορηγῶν, ἐν ἱλαρότητιο » τ καὶ ὁ ὑπουργῶν, ἐν προθυμία. Μὴ πάντες ὧμεν γλῶσσα, τὸ ἐτοιμότατον μὴ πάντες προφήται, μὴ πάντες ἀπόστολοι, μή πάντες διερμηνεύωμεν. Μέγα τὸ περί Θεού λαλείν; 'Αλλά μείζον το έαυτον καθαίρειν Θεώ ' έπειδή 💷 « είς κακότεχνον ψυχήν σοφία ούκ είσελεύσεται! ». Καί σπείρειν έκελεύσθημεν είς δικαιοσύνην καὶ τρυγάν καρπόν ζωής, ίνα φωτισθώμεν τῷ φωτί τής γνώσεως. Καὶ Παῦλος

11, 23 διερμηνεΐαι ΒΨΩ

12, Ι αίδοξμεθα W είδώμεθα Q | 3 τούτων AB om. cett. | 4 έργαζέτω C | Εχρήζοντος εκ χρίζοντος S² εκ χήζοντος P² | 7 έγκόσμως : έν κόσμο BW εὐκόσμως PC || 8 λαλήτωσαν SD² || 9 τρανωθέντος εκ τρανωθένωθέντος P || 10 εὐπειθία W corr. W² || 12-13 μὴ πάντες ἀπόστολοι μὴ πάντες προφήται ABVWQ Mour. || 13 τὸ om. S || 15 οὐκ εἰσελεύσεται σορία ABVW || 16 σπείρειν μέν Z || 17 ένα : Ίνα καὶ P²VWQZ Mour. Ϊνα ούτω A || φωτισθώμεν ώς οὐ κενόν ἀλλ' ὡς τῷ φωτί A l'interprétation des langues» — voilà les charismes les plus grands et aussi ceux qui viennent en second, en proportion de la foi».

12. Cet ordre, respectons-le, frères ; cet ordre, gardons-le. Que l'un soit l'oreille, un autre la langue, un autre la main, un autre quelque autre organe. Que l'un enseigne, qu'un autre apprenne, qu'un autre « travaille de ses propres mains au bien, pour partager avec celui qui a besoin\* \* et qui demande. Que l'un commande et se charge de cette fonction ; qu'un autre soit reconnu juste à cause du service qu'il accomplit. Et que celui qui enseigne le fasse dans la dignité : en esset, « que deux ou trois prophètes parlent e et chacun à leur tour, et « qu'un autre explique»; et « si un autre est éclairé, que le premier lui cède la place , et que celui qui apprend le fasse dans l'obéissance : que « celui qui donne » le fasse « dans la joie4 », et que celui qui s'acquitte d'un service le fasse dans l'empressement. Ne soyons pas tous la langue - c'est ce à quoi on est le plus porté -; ne soyons pas tous prophètes; ne soyons pas tous apôtres; ne soyons pas tous interprètes du langage inspirée 1. Il est grand de parler de Dieu; mais il est plus grand de se purisier pour Dieu2, puisque « la sagesse n'entrera pas dans une âme perverset et nous avons reçu l'ordre de semer en vue de la justice et de vendanger le fruit de vies, afin d'être illuminés par la lumière de la connaissance. Et Paul

<sup>11.</sup> n. Ibid. o. Rom. 12, 6.

<sup>12.</sup> a. Éphés. 4, 28. b. I Cor. 14, 29. c. 1 Cor. 14, 30. d. Cf. Rom. 12, 8. e. Cf. I Cor. 12, 29. f. Sag. 1, 4. g. Os. 10, 12.

**<sup>12.</sup>** 1-3 Ταύτην — τούτων, cf. Ιοπ. Damasc., Sacr. Parall., PG 95, 1553 C

<sup>1.</sup> On trouve dans le *Discours* 43, 26 aussi de tristes considérations sur le désordre et la légéreté avec lesquels les tâches sont assumées et attribuées à l'intérieur de l'Église.

<sup>2.</sup> La doctrine selon laquelle la purification de la matière et du corps est une condition indispensable pour connaître Dieu (et done pour parler de lui) est typique du Nazianzène : cf. aussi Discours 2, 39, 74; 8, 23; 12, 4; 27, 3 et C. Morreschint, dans « Luce e purificazione nella dottrina di Gregorio Nazianzeno», Augustinianum, 1973, p. 535-549.

διὰ τοῦ ἀγαπᾶν ἡμᾶς τὸν Κύριονο ὑπὸ Κυρίου γινώσκεσθαι βούλεται, διὰ δὲ τοῦ γινώσκεσθαι<sup>1</sup> τὸ διδάσκεσθαι, καὶ 20 ταύτην βελτίονα ὁδὸν οἶδεν εἰς γνῶσιν τῆς φυσιούσης<sup>1</sup> οἰήσεως.

13. Μέγα τὸ διδάσκειν ; 'Αλλά τὸ μανθάνειν ἀκίνδυνον. Τί σεαυτὸν ποιεῖς ποιμένα, πρόδατον ών; Τί γίνη κεφαλή, πούς τυγχάνων; Τί στρατηγείν ἐπιχειρείς, τεταγμένος έν στρατιώταις; Τί τὰ μεγάλα καὶ οὐκ ἀσφαλή κέρδη τῆς 5 θαλάσσης διώκεις, ένον ἀκινδύνως γεωργείν γήν, εί καί 189 Α κερδαίνοις έλάσσονα; Καὶ εἰ μέν ἀνὴρ εἶ κατὰ Χριστὸν καί γεγύμνασταί σοι τὰ αἰσθητήρικο καὶ λαμπρόν σοι τὸ ρως της γνώσεως, λάλει Θεού σοφίαν την λαλουμένην έν τοίς τελείοις και την αποκεκρυμμένην έν μυστηρίω»: 10 καὶ ταύτην, όταν καιρόν λάδης καὶ πιστευθής. Τί γὰς ἔχεις παρά σεαυτοῦ δ μὴ δέδοται μηδὲ εῖληφαςο; Εἰ δὲ ἔτι νήπιος εί και χαμερπής την διάνοιαν και τοίς ύψηλοτέροις προσθαίνειν ούχ έκανός, γενού Κορίνθιος, γάλωκτι πράφηθια. Τί χρήζεις στερεωτέρας τροφής, ήν ούκ άναλίσκει τὰ μέλη, 15 καὶ ποιεί τροφήν δι' ἀσθένειαν ; Φθέγγου μέν, εξ τι κρείττον σιωπής έχεις — καὶ γάρ τὸ τάξιν στείλασθαι χείλεσιν έπαινούμενονε, έγνως —, άγάπα δὲ ήσυχίαν, ἔνθα κρεῖττον λόγου τὸ σιωπᾶν ' καὶ τὰ μὲν εἰπεῖν, τὰ δὲ ἀκοῦσαι ' καὶ τὰ μὲν Β έπαινέσαι, τὰ δὲ μὴ πικρῶς ἀποπέμψασθαι.

12, 18 διά τὸ PC διά μέν τοῦ DZS<sup>\*</sup> | ὑπὸ κυρίου om. BVW del.

S' | 19 82 cm. B | 20 6860 βελτίονα Maur.

veut que nous soyons connus du Seigneur parce que nous aimons le Seigneur<sup>h</sup>, et que nous soyons instruits parce que nous sommes connus<sup>i</sup>; et il sait que, pour arriver à la connaissance, c'est là une voie meilleure que celle de l'opinion qui enfle<sup>i</sup>.

13. Il est grand d'enseigner? Mais il est sans danger d'apprendre. Pourquoi t'ériges-tu pasteur, quand tu es brebis? Pourquoi deviens-tu la tête, quand ton sort est d'être le pied? Pourquoi entreprends-tu de conduire l'armée, quand tu es dans les rangs des soldats? Pourquoi recherches-tu les gains considérables et peu sûrs de la mer, quand il est possible de cultiver la terre sans risque, alors même que tu gagnerais moins? Et si tu es un homme selon le Christ, si tes sens sont exercés\* et si la lumière de la science brille pour toil, parle de la sagesse de Dieu, celle dont on parle parmi les parfaits et qui est cachée dans le mystèreb; et cela, lorsque tu auras atteint le moment voulu et que cette sagesse t'aura été confiée. Qu'as-tu en effet en toi-même qui ne t'ait été donné et que tu n'aies reçue? Au contraire, si tu es encore un enfant, si ta pensée ne s'élève pas au-dessus de la terre et si tu n'es pas capable de t'avancer vers les choses les plus élevées, sois un Corinthien, nourris-toi de laite. Quel besoin as-tu d'une nourriture plus solide, que tes membres, à cause de leur faiblesse, n'assimilent pas et ne convertissent pas en aliment? Parle, si tu as à dire quelque chose de meilleur que le silence - et, de fait, mettre ordre à ses lèvres est une chose louable, tu le sais — ; aime à rester tranquille, là où le silence vaut mieux que la parole; aime à dire certaines choses et à écouter certaines autres; aime à louer certaines choses et à rejeter, sans amertume, certaines autres.

mentalité de notre auteur (cf. « Luce e purificazione », op. cil.), même si le concept de la « lumière de la connaissance » n'est pas, naturellement, particulier à Grégoire.

<sup>18, 1</sup> μέγα τι D || 5 ἐπιδιώκεις Μαυτ. μεταδιώκεις Z || 5-6 εἰ καὶ κερδαίνοις ἐλάσσονα καὶ οπ. VWQ || 5 εἰ καὶ : καὶ εἰ ΑΒδ² εἰ D (εἰ καὶ D²) || 6 καὶ οπ. Β || 7 γεγόμνασθαι S || 14 χρήζεις εκ χρήζει S² || 15 μέν : ἕν Q δέ Ιοb. || 19 μὴ mg. S

<sup>12.</sup> h. Cf. I Cor. 8, 3. i. Cf. Ibid. j. Cf. I Cor. 8, 1.
13. a. Cf. Hébr. 5, 14. b. Cf. I Cor. 2, 6-7. c. Cf. I Cor. 4, 7.
d. Cf. I Cor. 3, 2. e. Cf. Prov. 10, 19.

<sup>1.</sup> La « terminologie de la lumière » est une caractéristique de la

14. Οὐκ ἴστε τὸν ἀγῶνα τὸν ἡμέτερον, ἀδελφοί, τῶν σοδαρώς ένταύθα προκαθεζομένων, καὶ ταύτα νομοθετούντων ύμεν τοις πολλοίς. Τάχα δὲ οὐδὲ ήμῶν αὐτῶν οί πλείους γινώσκομεν — ὁ καὶ δακρύειν ἄξιον — ὅπως 5 παρά Θεῷ ταλαντεύεται καὶ νόημα πᾶν καὶ λόγος καὶ πράξις και οὐ παρά Θεῷ μόνον, ἀλλά και τῶν ἀνθρώπων τοῖς πλείστοις οἱ βραδεῖς μέν εἰσι τῶν ἰδίων κριταί, ταχεῖς δε των άλλοτρίων έξετασταί, καὶ ρ΄ἔον ἄν άλλοις τὰ μέγιστα, η τὰ ἐλάχιστα ήμιν συγχωρήσαιεν. Κᾶν ὧσιν άμαθέστεροι, 10 θάττον ἄν ἡμῶν ἀσέβειαν καταγνοῖεν ἢ μετρίαν ἐαυτῶν άγνοιαν. Οὐκ ἴστε ἡλίκον ἐκ Θεοῦ δῶρον ἡ σιωπή καὶ τὸ μή ἀνάγκην ἔχειν λόγου παντός, ώστε κατ' έζουσίαν τὸ C μέν αίρεῖσθαι, τὸ δὲ ἀποδιδράσκειν, καὶ ταμιεύειν έαυτῷ καὶ λόγον καὶ σιωπήν. Φύσει μὲν γὰρ ἄπας λόγος σαθρὸς 15 καὶ εὐκίνητος καὶ διὰ τὸν ἀντιμαχόμενον λόγον ἐλευθερίαν ούκ έχων ' ό δὲ περί Θεοῦ, τοσούτω μᾶλλον όσω μεῖζον τὸ ὑποκείμενον, καὶ ὁ ζῆλος πλείων καὶ ὁ κίνδυνος χαλεπώτερος. Καὶ τί φοδηθέντες, τί θαρρήσωμεν; νοῦν ἡ λόγον ἡ άκοήν, έν τρισί τούτοις τοῦ κινδύνου σαλεύοντος; Καί γὰρ 20 νοήσαι χαλεπόν καί έρμηνεύσαι άμήχανον καί άκοῆς κεκαθαρμένης έπιτυχεῖν έργωδέστερον.

14, 3 όμιν: ήμων, ήμιν mg. C | 5 ταλαντεύηται ABWCD ταλαντεύσται SP (-εται P\*) || 6 άνθρώπων: άλλων Z || 7 πλείστοις: πλείσσιν ASPCDZ || 8 άλλοτρίων: ίδίων C || 11 ήλίκον: πηλίκον VWQ (ήλίκον Ioh.) || 12-13 τὸ μέν ... τὸ δὲ : τὸν μέν ... τὸν δὲ ABVW QZ || 14 λόγον εκ λόγω S\* || καὶ φύσει A || γὰρ σπ. VWQ Ioh. || 15 τὸν ἀντιμαχόμενον λόγον εκ τῶν - νων λόγων S\* τὸν ἀντίμαχον λόγον Ioh. || 16 τοσούτον ... ὅσον SC τοσούτω ... ὅσον PD || 17 πλείω A || 18 θαρρήσομεν VQP\*Z Maur. || 19 τοῦ σπ. Ioh. || 21 τυχεῖν BVWQ Ioh.

14. Vous ne savez pas, frères, la lutte que nous soutenons, nous qui présidons ici majestueusement et qui légiférons ainsi pour la foule que vous êtes. Peut-être, pour le plus grand nombre d'entre nous - ce qui mérite les larmes-, ne comprenons-nous même pas comment toute pensée, toute parole et toute action sont pesées par Dieu, et non seulement par Dieu, mais aussi par la plupart des hommes; ces derniers sont des juges lents pour leurs propres affaires, mais des enquêteurs rapides pour celles d'autrui, et ils pardonneraient plus facilement aux autres les plus grandes fautes qu'à nous les plus petites; et s'ils sont moins instruits, ils nous accuseraient plus vite d'impiété qu'ils ne s'accuseraient eux-mêmes d'avoir une bonne mesure d'ignorance. Vous ne savez pas quel don de Dieu est le silence, ainsi que le fait de n'être pas obligé de dire une parole quelle qu'elle soit, de pouvoir à son gré choisir une de ces deux choses et éviter l'autre, et d'être pour soi-même le dispensateur de la parole et du silence. Toute parole est, en effet, de par sa nature, faible et facile à ébranler, et la parole qui la contredit ne lui laisse pas sa liberté; mais, quand ■ s'agit de Dieu, cela est d'autant plus vrai que le sujet est plus grand, le zèle plus considérable et le danger plus pressant. Sur quoi portera notre crainte? sur quoi, notre assurance? sur notre esprit, ou sur notre parole, ou sur notre auditoire? Autour des trois rôde le danger : réfléchir (sur Dieu) est difficile ; l'expliquer est impossible ; et rencontrer des auditeurs aux oreilles purisiées est une entreprise très laborieuse.

<sup>14, 11</sup> οὐκ ἴστε — ἡ σιωπή + 13, 15-16 φθέγγου μὲν — ἔχεις + 13, 17-18 ἀγάπα — σιωπᾶν, cf. Ιοπ. Damasc., Sacr. Parall., PG 95, 1341 C

**<sup>14.</sup>** 14-21 φύσε: μέν γάρ — ἔργωδέστερον Ιοπ. Damasc., Sacr. Parall., PG 95, 1084 CD

<sup>1.</sup> Allusion à une célèbre sentence platonicienne (Timée 28 c : τὸν μὲν οὖν ποιητὴν καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ παντὸς εὐρεῖν τε ἔργον καὶ εὐράντα εἰς πάντας ἀδύνατον λέγειν. Cf. Discours 28, 4 (SG 250, p. 106-109 et la note 1 de la p. 108).

15. «Φῶς μὲν ὁ Θεός» », καὶ φῶς τὸ ἀκρότατον», οδ βραγεϊά τις ἀπορροή καὶ ἀπούγασμα κάτω φθάνον, φῶς 192 Α ἄπαν, κάν ὑπέρλαμπρον φαίνηται ' άλλ' ὁρᾶς, γνόφον πατεῖ τὸν ἡμέτερον καὶ « ἔθετο σκότος ἀποκρυφήν αύτοῦ», 5 μέσον αύτοῦ τε καὶ ἡμῶν θείς, ὥσπερ καὶ Μωῦσῆς πάλαι τὸ κάλυμμα έαυτοῦ τε καὶ τῆς πωρώσεως Ἰσραήλα, ένα μή δαδίως ίδη σκοτεινή φύσις τὸ ἀπόθετον κάλλος καὶ όλίγων άξιον, μηδέ ραδίως έπιτυγούσα, ραδίως καλ ἀποδάλη διά την εύχολίαν της χτήσεως τοῦς δὲ όμιλήση φωτί, ἀεί 10 πρός τὸ ΰψος έλκοντι διὰ τῆς ἐφέσεως, καὶ νοῦς πλησιάση τῷ καθαρωτάτω κεκαθαρμένος, καὶ τὸ μὲν ἄρτι φανἢ τὸ δὲ ὕστερον, ἄθλον ἀρετῆς καὶ τῆς ἐντεῦθεν πρὸς αὐτὸ νεύσεως, είτουν έξομοιώσεως. « Βλέπομεν γάρ άρτι, φησί, δι' ἐσόπτρου καὶ ἐν αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρός 15 πρόσωπον \* ἄρτι γινώσκω έκ μέρους, τότε δὲ ἐπιγνώσομαι Β καθώς καὶ ἐπεγνώσθην»». Καὶ τὸ ταπεινὸν ἡμῶν ὅσον

15, 2 φθάνον ex φθάνων  $S^1 \parallel 3$  όρ $\bar{q}$  Z γρ. όρ $\bar{q}$  Z mg.  $\parallel$  πατε $\bar{t}$  : παντί  $A \parallel 5$  έχυτοῦ BVWQS³ Z αὐτοῦ PD  $\parallel$  θείς : ὁ θεός S corr.  $S^3 \parallel$  ώσπερ καὶ AB : ώσπερ cett.  $\parallel$  μωσης SVWQ  $\parallel$  πέλει om. W  $\parallel$  6 τοῦ ἰσραήλ  $D \parallel 8$  ἐπιτυχοῦσα : ἐπιτυχὸν uel - ων BVW³S ἐχδίως ἐπιτυχοῦσα om.  $Q \parallel$  ἀποδέλη ex ἀποδάλλη W ἀποδάλλη  $A \parallel 9$  της εὐκολίας  $S \parallel$  όμιλήσει ex ὁμηλήσει  $A \parallel 10$  διὰ om. S add.  $S^3 \parallel$  πλησιάσει  $B \parallel 11$  κεκαθαρμένοις  $Z \parallel$  φανε $\bar{t}$   $A \parallel 14$  ἐν om. S add.  $S^1 \parallel$  διαινίγματος  $A \parallel 16$  καίλος om. PC corr.  $P^2$ 

15. a. I Jn 1, 5. b. Cf. I Tim. 6, 16. c. Ps. 17, 12. d. Cf. Ex. 34, 33. e. I Cor. 13, 12.

15. • Dieu est lumière », et la plus haute lumière ; un faible écoulement, un faible rayonnement venant jusqu'ici-bas, c'est toute notre lumière, encore qu'elle nous paraisse très brillante ; mais, vois-tu, Dieu foule notre obscurité, et « il a placé les ténèbres comme sa retraite » entre lui et nous1; comme jadis Moïse plaça aussi le voile entre lui-même et l'endurcissement d'Israëla : c'est pour que notre nature enténébrée ne voie pas facilement la beauté cachée et que bien peu méritent de voir2; c'est aussi pour éviter que, si nous l'atteignions facilement, nous ne la perdions facilement aussi, à cause de l'aisance qu'il y aurait à l'acquérir; il faut que notre lumières prenne contact avec la Lumière - cette dernière l'attirant sans cesse vers les hauteurs par le désir4 —, il faut que notre esprit purifié s'approche de la pureté absolue5 et qu'une partie de celle-ci lui apparaisse maintenant, et le reste plus tard, en récompense de la vertu, de l'élan d'ici-base vers cette pureté absolue, ou plutôt de l'assimilation à elle?. « Car nous voyons maintenant, dit l'Écriture, à travers un miroir et en énigme, mais alors nous verrons face à face ; maintenant je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme j'ai été connue. » Quelle est notre

La \* ténèbre \* est le lieu où se cache par contraste la suprême lumière de Dieu; c'est un thême mystique développé surtout par Grégoire de Nysse (cf. J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Paris 1947, p. 190 s.).

<sup>2.</sup> Cette interprétation du voile de Moïse est analogue à celle de Basile dans son traité Sur le Saint-Esprit 21, 52 : • Le voile avec lequel Moïse se couvrait la face correspond à l'obscurité de l'enseignement de la Loi, et la contemplation spirituelle correspond au fait de se tourner vers le Seigneur. •

<sup>3.</sup> C'est-à-dire la nature humaine débarrassée, en partie, de ses ténèbres. P.G.

<sup>4.</sup> Epecic est peut-être employé dans son sens philosophique; il désigne chez Plotin le désir de s'unir à l'hypostase supérieure (cf. aussi Discours 21, 2 et C. Moreschini, « Il platonismo cristiano di Gregorio Nazianzeno », dans Annali Scuola Normale Superiore di Pisa III, 4, 1974, p. 1347-1392, p. 1369-1370).

<sup>5.</sup> Encore un terme platonicien pour définir Dieu : καθαρώτατος νοῦς ; cf. Discours 18, 4 et « Il platonismo cristiano », p. 1382-1383.

<sup>6.</sup> Littéralement : « en récompense de l'inclinaison vers... ». La métaphore grecque devait être transposée. P.G.

<sup>7.</sup> Autre thème très fréquent chez Grégoire, en dehors de toute une tradition chrétienne inspirée du platonisme, celui de l'όμοίωσες Θεῷ (cf. • Il platonisme cristiane •, p. 1365 s.). Bellini observe que Grégoire de Nysse conçoit également la ressemblance comme un engagement moral (cf. De oratione dominica, PG 44, 1141, 1144-1145).

καὶ ἡ ἐπαγγελία πηλίκη τνώναι Θεόν τοσοῦτον όσον ἐγνώσμεθα. Ταῦτα Παῦλος ὁ μέγας κῆρυξ τῆς ἀληθείας, ὁ τῶν ἐθνῶν ἐν πίστει διδάσκαλος<sup>ι</sup>, ὁ τὸν πολύν κύκλον 20 τοῦ Εὐαγγελίου πληρώσας<sup>ε</sup>, ὁ μὴ ἄλλφ τινὶ ζῶν ἢ Χριστῷ<sup>κ</sup>, ὁ μέχρι οὐρανοῦ τρίτου φθάσας<sup>ι</sup>, ὁ τοῦ παραδείσου θεατής<sup>ι</sup>, ὁ ποθῶν διὰ τὴν τελειότητα τὴν ἀνάλυσιν<sup>κ</sup>.

16. Καὶ Μωϋσῆς μόλις εἶδε Θεοῦ τὰ ὁπίσθια διὰ τῆς πέτρας\* — ἄτινα ταῦτά ἐστι, καὶ ἤτις ἡ πέτρα —, καὶ μή, ὅσον ἐπόθησεν, εἶδεν, ἀλλὰ πλέον τοῦ φαντασθέντος ἡν ὁ διέφυγεν ' Μωϋσῆς, ὁ τοῦ Φαραώ Θεός', ὁ τοσοῦτον ἄγων λαόν, ὁ τηλικαύτην σημείων ἐπιδειξάμενος δύναμιν. Σύ δὲ τίνας ἔθρεψας ἐζ οὐρανοῦς; Ποῖον ὕδωρ ἐκ πέτρας δέδωκαςα'; Ποῖαν ἔρρηξας θάλασσαν ῥάδδως; Τίνα λαόν διήγαγες ὡς διὰ ξηρᾶς τῆς ὑγρᾶς'; Τίνας ἐχθροὺς κατε-10 πόντισαςς; Τίνας στύλω πυρὸς καὶ νεφέλης ώδήγησας'; Τίνα κατεπολέμησας 'Αμαλὴκ εὐχῆ καὶ χειρῶν ἐκτάσει' καὶ τῷ σταυρῷ προτυπουμένω πόρρωθεν μυστικῶς, ἱν ἢ σοι συμφορὰ τὸ μὴ τελείως καταλαδεῖν Θεὸν καὶ διὰ τοῦτο πάντα δονῆται καὶ ἄνω καὶ κάτω φέρηται; 'Επεὶ δὲ

**15,** 18 καὶ κῆρυξ C | 19 & om. W | 21 τρίτου οὐρανοῦ SPCDZ (οὐρανοῦ τρίτου 5²) οὐρανοῦ Q

16. 1 μωσσής μέν D Maur. ∫ 2 ήτες : τις ASPCD (ήτις S²) || 3 ταύτα δὲ Α || 4 πλεΐον W || 5 μωσής BVWQ || τοῦ φαραώ ὁ θεὸς D || 8 ἔδωκας BVWS² || 10 νεφέλη || || 12 προτυπωμένω Α || 13 σοι οπ. S add. S² || καταλαμδάνειν SVWQ || 14 δονήται . . . φέρηται AVW²QP² : δονεῖται . . . φέρεται BSPCDZW

bassesse, et de quelle envergure est la promesse : connaître Dieu autant que nous sommes connus de lui! Voilà ce que dit Paul, le grand héraut de la vérité, le maître des nations dans la foi<sup>‡</sup>, celui qui a rempli de l'Évangile le vaste cercle qu'il a parcouru<sup>‡</sup>, celui qui ne vivait pour aucun autre que pour le Christ<sup>h</sup>, celui qui parvint jusqu'au troisième ciel<sup>‡</sup>, celui qui contempla le paradis<sup>‡</sup>, celui qui désirait la mort pour atteindre la perfection<sup>‡</sup>.

16. Et encore Moïse vit-il tout juste Dieu par derrière, grâce au rocher. - quoi que fût ce qu'il vit et quel que fût ce rocher1-, et de plus il adressa une demande instante pour obtenir que Dieu lui promît cela. Néanmoins il lui en échappa plus qu'il ne lui en apparut, à lui, Moïse, qui était un dieu pour le Pharaon, qui conduisait un si grand peuple et qui manifesta une si grande puissance de miracles. Mais toi, quels hommes as-tu nourris avec une nourriture venant du ciele? Quelle eau jaillie du rocher leur as-tu donnée4? Quelle mer as-tu divisée avec ton bâtone? Quel peuple as-tu fait passer à travers l'eau comme à travers la terre ferme!? Quels ennemis as-tu engloutis dans les flots\*? Quels hommes as-tu guidés par une colonne de feu et de nuée<sup>a</sup>? Quel Amalec as-tu vaincu par la prière et les mains étendues: - préfiguration lointaine et mystérieuse de la croix -, pour que tu considères comme un malheur de ne pas comprendre Dieu parfaitement et que, dès lors, tout te semble tourner et chavirer? Et puisque

<sup>15.</sup> f. Cf. II Tim. 1, II. g. Cf. Rom. 15, 19. b. Cf. Gal. 2, 20. i. II Cor. 12, 2. j. II Cor. 12, 4. k. Cf. Phil. 1, 23.

<sup>16.</sup> a. Cf. Ex. 33, 18-23. b. Ex. 7, 1. c. Cf. Ex. 16, 13 s. Ps. 77, 24. d. Cf. Ex. 17, 6. e. Cf. Ex. 14, 16.21. f. Cf. Ex. 14, 29; 15, 19. g. Cf. Ex. 14, 27-29. h. Cf. Ex. 13, 21. i. Cf. Ex. 17, 10 s.

<sup>1.</sup> Ces mots ne semblent pas être une observation oiseuse, de caractère purement rhétorique, mais révélent, à notre avis, l'incertitude dans laquelle se trouve Grégoire devant les expressions excessivement concrètes qu'il lisait dans ce passage de l'Exode et pour lesquelles il cherchait une interprétation correcte. C'est au même problème, du reste, que sera affronté Grégoire de Nysse peu d'années après (De vita Moysis II, 219 s.). Grégoire utilise le même texte dans le Discours 28, 3 pour décrire la situation du théologien qui essaie de contempler la divinité, et il voit dans le rocher le Verbe incarné : par l'Incarnation le Christ nous permet d'atteindre Dieu, dans la mesure où c'est possible.

15 Μωϋσέως ἐμνήσθην, οὐκ ἔμαθες ἐντεῦθεν χαρίσματος ἀκολουθίαν καὶ νόμον τάξεως; Εἰ μὲν εἰ Μωῦσῆς, καὶ τῆς νεφέλης εἰσω χώρησον καὶ λάλει Θεῷ καὶ φωνῆς ἄκουε καὶ δέξαι νόμον καὶ νομοθέτησονὶ. Εἰ δὲ ᾿Ααρών, συνα- 193 Α νάδηθι μέν, ἀλλὰ τῆς νεφέλης ἔξω στῆθι πλησίονι. Εἰ δὲ 20 Ἰθάμαρ τις ἢ Ἦκαζαρὶ καὶ τρίτος ἀπὸ Μωϋσέως, ἢ τῆς γερουσίας τις καὶ τῶν Ἡδδομήκονται, ἔτι πόρρωθεν στῆθι, κάν τῆ στάσει τὸ τρίτον ἔχων. Εἰ δὲ τοῦ λαοῦ καὶ τῶν πολλῶν εἰς, οὐ προσίεταὶ σε τὸ ὅροςι, οὐ κὰν θηρίον θίγη, λιθοδοληθήσεταιο. Κάτω μεῖνον καὶ μόνης ἄκουε τῆς φωνῆς, 25 καὶ ταύτης ἀγνίσας σεαυτὸν καὶ καθήρας, ὡς διατέταζαιο.

17. Καὶ ἴνα σε παιδεύσω διὰ πλειόνων, τίς τῶν ἱερέων ἐτελείου τὰς χεῖρας; Μωϋσῆς\*. Τίς τῶν τελειουμένων ὁ πρῶτος; 'Ααρών<sup>6</sup>. Καὶ ἔτι πρὸ τούτων, τίς τὰ πρὸς Θεὸν βν; Καὶ τίς ἀντὶ φωνῆς τῷ λαῷ°; Εἰς δὲ τὰ ''Αγια τῶν ὁ ἀγίων εἰσήει τίς, πλὴν ἐνός<sup>4</sup>; ''Αεὶ δὲ οὖτος; Οὐδαμῶς '' ἀλλ' ἄπαξ τοῦ ἐνιαυτοῦ καὶ ἦν ὅτε\*. ''Εφερον δὲ τὴν σκηνὴν τίνες, πλὴν Αευῖτῶν<sup>4</sup>; Καὶ οὖτοι καθὼς διετέτακτο<sup>5</sup>, οἱ μὲν τὰ τιμιώτερα ταύτης, οἱ δὲ τὰ δεύτερα, καθὼς ἡ τῶν φερόντων ἀξία. 'Επεὶ δὲ καὶ φυλάσσεσθαι ταύτην ἔδει, 10 ἐφύλασσον τίνες καὶ πῶς<sup>6</sup>; Οἱ μὲν τόδε τὸ κλίτος, οἱ δὲ

16, 15 μωσέως VWQP\* || έντεθθεν : ένταθθα Z || χαρίσματος ex χαρίματος S<sup>\*</sup> : 16 καὶ τάξεως S || μωσής WQ || 20 μωσέως BVW QP<sup>\*</sup> || 21 τις om. A || εἴ τι πόρρω στήθι Z || 24 λιθοδοληθήση W || 25 σεαυτόν : σαυτόν A έχυτόν Q || καθάρας S Maur. καθαρίσας V 17, 2 μωσής VWQ || 3 πρός τόν θεόν AB || 5 είσει A είσίει D || 6 δὲ om. W '' 7 πλήν : πλήν τῶν Maur.

16. j. Cf. Ex. 19, 3-9; 21, 1-19. k. Cf. Ex. 24, 1-2. l. Cf. Ex. 28, 1. m. Cf. Ex. 24, 1. n. Cf. Ex. 19, 12. o. Cf. Ex. 19, 13. p. Cf. Ex. 19, 10.

j'ai fait mention de Moïse, n'as-tu pas appris de lui les phases successives de la grâce et la loi de l'ordre? Si tu es Moïse, avance à l'intérieur de la nuée, parle à Dieu, entends sa voix, reçois la loi et établis des lois. Si tu es Aaron, monte avec Moïse, mais tiens-toi à proximité, en dehors de la nuée. Si tu es Ithamar ou Éléazar et le troisième après Moïse, ou un membre du groupe des vieillards, un des soixante-dixm, tiens-toi encore plus loin, bien que tu ne sois qu'au troisième rang. Et si tu n'es qu'une unité du peuple et de la foule, la montagne ne t'admet pas même si une bête touche cette montagne, elle sera lapidée —, reste en bas et écoute seulement la voix, et encore après t'être sanctifié et purifié, comme cela t'a été prescrit .

consacrait les mains des prêtres? — Moïse. — Quel est le premier de ceux qui furent consacrés? — Aaron. — Et, bien avant cela, qui s'occupait des choses de Dieu? Qui servait de voix à Dieu auprès du peuple. Et qui entrait dans le Saint des Saints sinon un seul homme. Était-ce tout le temps? — Nullement, mais une fois par an et à un moment déterminé. — Et qui portait l'arche d'alliance, sinon les Lévites!? et ceux-ci le faisaient comme il leur avait été prescrit, les uns portaient les éléments les plus précieux, les autres les éléments de second ordre, suivant la dignité des porteurs. Et comme il fallait garder l'arche, qui la gardait, et comment. Les uns gardaient ce côté-ci, les autres celui-là. Il n'y avait rien qui

<sup>17,</sup> a. Gf. Ex. 29, 24. b. Cf. Ex. 29, 1-37. c. Cf. Ex. 20, 10. d. Cf. Lév. 16, 2; Hébr. 9, 7. e. Cf. Lév. 16, 34; Hébr. 9, 7. f. Cf. Nombr. 2, 50; H Chron. 16, 4-5. g. Cf. Nombr. 2, 50-51. h. Cf. Nombr. 2, 53.

<sup>1.</sup> Cette gradation sera reprise dans la description du Discours 28, 2-3. J. Barbel (Gregor von Nazianz, Die Fünf Theologischen Reden, Düsselforf 1963, ad locum) constate la diffusion de ce thème exégétique dans Philon d'Alexandrie (De post Coin. 13, 15), Clément (Stromates V, 11, 71, 5), Origène (Exod. Hom. 12, 3). Les autres passages où Grégoire parle de la montée de Moise sont : Discours 2, 92; 20, 2; 37, 3. En tout cas, l'interprétation spirituelle du passage biblique a été développée surtout per le Nazianzène.

τόδε καὶ οὐδὲν ἀόριστον οὐδὲ ἄτακτον, οὐδὲ τῶν ἐλαχίστων. Ἡμεῖς δὲ ἀν μικροῦ δοξαρίου τὐχωμεν ἢ οὐδὲ
τούτου πολλάκις, ἀλλ' ὡς ἔτυχεν, ἢ δύο ἢ τρὶα βήματα τῆς
Γραφῆς ἐκμελετήσωμεν, καὶ ταῦτα περικεκομμένως καὶ
15 ἀνοήτως — τοῦτο ἐκεῖνο, ἡ αὐθημερινὴ σορία καὶ ὁ ἐν
αλάνη πύργος, ὁς καλῶς τὰς γλώσσας ἐμέρισεν¹ —, καὶ
ἀπονοηθῆναι δεῖ κατὰ Μωϋσέως καὶ γενέσθαι Δαθὰν καὶ
'Αδειρών¹ τοὺς ὑδριστὰς καὶ ἀθέσυς. 'Ων φύγωμεν τὴν
αὐθάδειαν καὶ μηδὲ τὴν ἀπόνοιαν μιμησώμεθα μηδὲ τὸ
20 τέλος δεζώμεθα.

18. Βούλει δὲ καὶ ἄλλην σοι παραστήσω τάξιν, καὶ ταύτην ἐπαινετήν, καὶ ταύτην ἀξίαν τῆς εἰς τὸ παρὸν μνήμης καὶ νουθεσίας; 'Ορᾶς τῶν Χριστοῦ μαθητῶν, πάντων ὄντων ὑψηλῶν καὶ τῆς ἐκλογῆς ἀξίων, ὁ μὲν Πέτρα καλεῖται 5 καὶ τοὺς θεμελίους τῆς Ἐκκλησίας πιστεύεται, ὁ δὲ ἀγαπαται πλέον καὶ ἐπὶ τὸ στῆθος τοῦ Ἰησοῦ ἀναπαύεται, καὶ φέρουσιν οἱ λοιποὶ τὴν προτίμησιν. 'Αναδῆναι δὲ εἰς Τὸ ὅρος ἐδέησε τρεῖς, ἵνα τῆ μορφῆ λάμψη καὶ τὴν θεότητα παραδείξη καὶ γυμνώση τὸν ἐν τῆ σαρκὶ κρυπτόμενον. 10 Τίνες συναναδαίνουσιν — οὐ γὰρ πάντες ἐπόπται τοῦ θαύματος —; Πέτρος καὶ Ἰάκωδος καὶ Ἰωάννης, οἱ πρὸ τῶν ἄλλων καὶ ὅντες καὶ ἀριθμούμενοι. Παρεῖναι δὲ ἀγωνιῶντι τῶν ἄλλων καὶ ὅντες καὶ ἀριθμούμενοι. Παρεῖναι δὲ ἀγωνιῶντι

17, 11 οὐδὲν : οὐδὲ Maur. | 13 τούτου : τοῦτο WV (τούτου mg.) corr. W¹ || ὡς ἔτυχεν : ὥστε τυχεῖν Vmg QW || ἢ¹ om. SPCDV || 14 μελετήσωμεν C || καὶ² : ἢ C || 16 χαλάννη VWC || 17 ἀπονοησθῆναι S [ δεῖ : δὴ D || μωσέως VWQP² || 19 καὶ om. BSPCD Z add. P²D²

18, 1 δὲ οπ. SV WQ!! διάταζεν Α [ 2 ταύτην οπ. SPCD ] 5 τῆς ἐκκλησίας οπ. S add. mg. S | 6 τοῦ οπ. BV WQS [ 7 ἀναδῆναι ex emend. S | 8 ἐδέησε τρεῖς : δεῆσαν BV WQS Maur. [ 10 τίνες οδν ἀναδαίνουσιν Α [ 13 καὶ ἀναχωροῦντι mg. S

ne fût fixé, qui ne fût réglé, même parmi les plus petits détails. Mais nous, si nous avons obtenu une pauvre petite gloire, et même non pas fréquemment mais à l'occasion, et si nous avons travaillé deux ou trois paroles de l'Écriture, et encore d'une façon fragmentaire<sup>1</sup> et inintelligente — voilà bien la sagesse acquise en un jour et la tour de Chalané<sup>2</sup> qui causa une belle confusion des langues<sup>1</sup> — et il faut que nous ayons la folie de nous révolter contre Moïse et de devenir des Dathan et des Abiron<sup>1</sup> insulteurs et ennemis de Dieu. Évitons l'audace de ces hommes, n'imitons pas leur folie et ne subissons pas ce qui en fut le résultat<sup>3</sup>.

18. Veux-tu que je te propose un autre exemple d'ordre, louable lui aussi et digne lui aussi d'être mentionné et de servir d'avertissement pour le présent? Tu vois ce qui se passe parmi les disciples du Christ : bien qu'ils soient tous élevés et dignes d'être choisis, l'un est appelé « Pierre » et se voit consier les fondements de l'Églises, l'autre est le plus aimé et il repose sur la poitrine de Jésus, et les autres supportent cette préférence. Il a fallu que trois d'entre eux gravissent la montagne pour voir le Christ resplendir dans sa forme humaine, montrer sa divinité et dévoiler celui qui se cachait dans la chair. Quels sont ceux qui montent avec lui? Tous ne contemplent pas la merveille, mais ce sont Pierre, Jacques et Jeane, placés et comptés avant les autres. Et quand le Christ est en agonie, quand il se retire un peu avant sa Passion et qu'il pried, quels sont ceux qui doivent être auprès de lui?

été relevé par Lampe qui donne une référence à Justin, Dial. 118, 4. P.G.

<sup>17.</sup> i. Cf. Gen. 11, 1-9. j. Cf. Nombr. 16, 1-35.

<sup>18.</sup> a. Cf. Matth. 16, 18. b. Cf. Jn 13, 25. c. Matth. 17, 1 s. d. Cf. Matth. 26, 36.

Le mot περικεκομμένως ne figure pas dans Liddeil-Scott. Il ■

<sup>2.</sup> C'est la tour de Babel. Beilini observe que Grégoire fait allusion à la définition géographique de Gen. 10, 10 (le royaume de Nemrod fut d'abord « Babylone, Arac, Acad et Chalané dans le pays de Senaor »), mais il ne tient compte que de La dernière ville mentionnée.

<sup>3.</sup> La terre s'entr'ouvrit et engloutit Dathan, Abiron et leurs partisans. P.G.

τίνες ; Οἱ αὐτοὶ πάλιν. Αὕτη μέν ἡ τοῦ Χριστοῦ προτίμησις. 15 'Η λοιπή δὲ εὐκοσμία καὶ τάξις, ὅση; Τὸ μὲν Πέτρος έρωτας, τὸ δὲ ΦΩμππος!, τὸ δὲ Ἰούδαςε, τὸ δὲ Θωμᾶς», τὸ δὲ ἄλλος τις, καὶ οὐδὲ τὸ αὐτὸ πάντες οὐδὲ τὰ πάντα εξς, άλλ' έκαστος έν μέρει καὶ καθ' έν. Ούπερ έκαστος έχρηζεν είποις ἄν; 'Αλλ' έκεινό γε, τί σοι φαίνεται; 20 Βούλεταί τι Φίλιππος είπεῖν, καὶ οὐ θαρρεῖ μόνος, ἀλλά καὶ 'Ανδρέαν προσπαραλαμδάνει'. Χρήζει πυθέσθαι Πέτρος, καὶ Ἰωάννην προδάλλεται διὰ νεύματος. Ποῦ τὸ αὐστηρὸν ἐνταῦθα; Ποῦ δὲ τὸ φίλαρχον; Πῶς ἄν μᾶλλον ἔδειζαν δντες μαθηταί Χριστού, τού πράου καὶ ταπεινού τὴν καρδίοιν<sup>κ</sup> 25 καὶ δούλου δι' ήμᾶς τούς αύτοῦ δούλους¹ καὶ πᾶσαν τῷ Πατρί τὴν δόξαν ἐν ἄπασιν ἀναπέμποντος™, ἴν' ἡμῖν Β δῷ τύπον εὐταξίας καὶ μετριότητος; "Ην τοσούτον τιμάν ἀπέχομεν ώστε άγαπώην άν, εί μὴ καὶ θρασύτεροι πάντων είημεν, οί γε περί μεγίστων κάν τοϊς μεγίστοις ταύτην 30 έπιδεικνύμεθα.

19. Ούκ οίσθα δτι τὸ ταπεινὸν ούκ ἐν τοῖς μικροῖς κρίνεται τοσούτου - γένοιτο γάρ ἄν καὶ δι' ἔνδειξιν καὶ ψευδη μόρφωσιν άρετης - σσον έν τοῖς μείζοσι δοχιμάζεται; Καὶ ταπεινόφρων έμοι ούχ δστις περί έχυτοῦ μικρά διαλέ-Ο γεται, καὶ τοῦτο πρὸς ὁλίγους καὶ ὁλιγάκις, οὐδ' ὅστις 6 ταπεινώς προσαγορεύει του άτιμότερου, άλλ' όστις μετρίως περί Θεοῦ φθέγγεται ' καὶ τὰ μέν είπεῖν οίδε, τὰ δὲ κατέχειν, των δε όμολογείν την άγνοιαν, και παραχωρείν του λόγου

18, 14 % χριστοῦ ABVW | 15 καὶ supra uersum S | 17 οὐδὲ ... οὐδὲ : οὕτε ... οὕτε ΒVWQ | 20 τι οπ. Α | 21 προσλαμδάνει VS<sup>1</sup>Z Maur. 3 26 ámasty : másty SPCDZ (év másty mg. S) (ámasty S1) | 26-27 [v] — μετριότητος om. S add. S1 | 29 of : ε[ BWQS  $PCZ \parallel \mu_{EY}$  for the point of  $Q \parallel \mu_{EY}$  and  $Q \parallel \mu_{EY}$  and  $Q \parallel \mu_{EY}$  and  $Q \parallel \mu_{EY}$ 30 ἐπιδεικνύμεθα τραγύτητα Α

19, 4 ἐν ἐμοί D ἐμὸς Ιοh. ∥ μικρὰ περὶ ἐκυτοῦ SPCD 6-7 περὶ θεού μετρίως AB Ioh. || 8 δμολογήσαι BVWQ Ioh. || παραχωρεί

BVWQ Maur. παραχωρείται Ioh.

Encore les mêmes. Telle est la préférence du Christ. Et pour le reste, quelle harmonie et quel ordre! Tantôt c'est Pierre qui interrogee, tantôt Philippet, tantôt Judase, tantôt Thomasb, tantôt un autre, et non pas tous la même fois ni un seul toutes les fois, mais chacun à son tour et isolément. Tu diras peut-être : chacun demande ce qu'il désire savoir? mais considère ce qui suit. Que t'en semblet-il? Philippe veut parler et il n'ose le faire seul, mais il s'adjoint Andrés; Pierre désire savoir quelque chose et il prend Jean comme truchement en lui faisant un signe de tête!. Où est la dureté là-dedans? Où est la soif de domination? Comment aurait-ils mieux montré qu'ils sont les disciples du Christ • doux et humble de cœur\* •, esclave à cause de nous, ses esclaves<sup>1</sup>, et renvoyant en toute circonstance toute la gloire à son Pèrem pour nous donner un modèle de hon ordre et de mesure? Ces dispositions, nous sommes si loin de les avoir en honneur que je serais content si nous n'étions pas les plus audacieux de tous, nous qui affectons d'avoir cette mesure sur les plus grands sujets et dans les plus grandes choses.

19. Ne sais-tu pas que l'humilité se juge moins dans les petites choses - il peut arriver que l'on fasse de petites choses par ostentation et fausse apparence de vertu - qu'elle ne se révèle dans les grandes? L'homme humble, c'est, à mon avis, non pas celui qui parle de lui-même modestement, en présence de peu de personnes et en peu d'occasions, ni celui qui adresse la parole humblement à son inférieur, mais celui qui parle de Dieu avec mesure : il sait dire certaines choses, en garder d'autres, et avouer

18, e. Cf. Jn 13, 6. f. Cf. Jn 14, 8. g. Cf. Jn 14, 22. h. Cf. Jn 14, 5. i. Cf. Jn 12, 22. j. Cf. Jn 13, 24. k. Matth. 11, 29. I. Cf. I Cor. 7, 22. m. Cf. Jn 8, 50.

<sup>19, 4-10</sup> ταπεινόφρων έμοὶ — έν θεωρία Іон. Дамакс., Sacr. Parall., PG 95, 1084 C

τῷ πιστευθέντι, καὶ εἴναί τινα πνευματικώτερον δέχεται, 10 καὶ διαδεδηκότα μάλλον ἐν θεωρία. Αἰσχρὸν γὰρ ἐσθῆτος μὲν καὶ διαἰτης μὴ τὴν ὑψηλοτέραν αἰρεῖσθαι, ἀλλὰ τὴν εὐτελεστέραν, καὶ τύλοις γονάτων καὶ δακρύων πηγαῖς, ἔτι δὲ νηστείαις καὶ ἀγρυπνίαις καὶ χαμευνίαις, κόπω καὶ πάσιν ὑπωπιασμοῖς τὸ ταπεινὸν ἐπιδείκυνσθαι καὶ τὴν τῆς 15 ἰδίας ἀσθενείας συναίσθησιν, αὐτοκράτορα δὲ εἶναι καὶ τὐραννον ἐν τοῖς περὶ Θεοῦ λόγοις καὶ μηδενὶ τὸ παράπαν ὑφίεσθαι καὶ τὴν ὀφρύν αἴρειν ὑπὲρ πάντα νομοδιδάσκαλον, 
D ἔνθα τὸ ταπεινὸν μετὰ τῆς εὐδοξίας ἔχει καὶ τὴν ἀσφάλειαν.

20. Τί οὖν; σιωπησόμεθα περί Θεοῦ, καὶ τοῦτο κελεὐεις 
— ὑπέκρουσέ τις τῶν θερμοτέρων —; Καὶ περὶ τίνος 
μᾶλλον ἢ τούτου φθεγζόμεθα; Καὶ ποῦ θήσομεν τό « Διὰ 
παντὸς ἡ αἴνεσις αὐτοῦ ἐν τῷ στόματί μου» » · καὶ 
κεδλογήσω τὸν Κύριον ἐν παντὶ καιρῷ» » · καὶ « ᾿Αλήθειαν 
197 Α μελετήσει ὁ λάρυγζ μου» » · καὶ « Ἰδού, τὰ χείλη μου οὐ 
μὴ κωλύσω » · καὶ τοιαῦτα ἐρεῖ μεμελετημένα καὶ ὡρισμένα 
ἐἡματα; Πρὸς ὁν δεῖ πράως καὶ μὴ χαλεπῶς ἀπαντῆσαι 
τοῖς λόγοις, ἐντεῦθεν διδάσκοντας εὐταζίαν. Οὐ σιωπᾶν 
10 διακελεύομαι, ὡ σοφώτατε, ἀλλὰ μὴ φιλονείκως ἴστασθαι 
οὐ κρύπτειν τὴν ἀλήθειαν, ἀλλὰ μὴ διδάσκειν παρὰ τὸν 
νόμον. Ἐγὼ πρῶτος τῶν ἐπαινούντων εἰμὶ σοφίαν, κὰν 
τοῖς θείοις λόγοις ἀσχολουμένων ἢ ἀσχολεῖσθαί γε βουλομένων, καὶ μή ποτε πρὸ ταύτης τι θείην τῆς ἀσχολίας μηδὲ

19, ■ πιστωθέντι V | 10 γάρ om. VWQ | ἐσθήτος ex emend. W' || 14 ύποπιασμοῖς ABQ || ύποδείκνοσθαι S | τήν om. SPC add. S' || 16 μηδενί : μή δείν W

20, 1 στωπησώμεθα SPCD (-σόμεθα S<sup>1</sup>P<sup>1</sup>) || 2 δπέκρουε Maur. || 3 φθεγξώμεθα Β || θήσομεν τα θήσωμεν W<sup>1</sup>|| 5-6 καὶ ἀλήθειαν — μου οπ. VWQ 6 λάρυξ S καὶ supra uersum S || 9 ἐνταθθα C || διδάσκοντα in ras. A || 10 διακελευόμεθα C || 11 μὴ ex emend. C || 13-14 ἢ — βουλομένων οπ. S add. mg. S<sup>1</sup>|| 14 τι θείην : τεθείην SPCDZ (τι θ. S<sup>1</sup>P<sup>1</sup>) || μηδὲ : καὶ μὴ S

celui auquel cette mission a été confiée; et il accepte qu'il y ait quelqu'un de plus rempli que lui de l'Esprit-Saint et de plus avancé dans la contemplation. Il serait honteux que nous choisissions le vêtement et le régime les plus simples au lieu des plus somptueux, que le cal des genoux, l'abondance des larmes et, de plus, les jeûnes, les insomnies, le coucher sur la dure, la fatigue et tous les genres de macération manifestent notre humilité et la conscience de notre propre faiblesse, — et que nous soyons des despotes tyranniques quand il s'agit de parler de Dieu, que nous ne cédions la place absolument à personne et que nous levions le sourcil¹ plus que tous les docteurs de la Loi. En ce domaine, l'humilité détient aussi la sécurité, avec la gloire.

20. Quoi donc? Garderons-nous le silence sur Dieu? Est-ce là ce que tu commandes? - Ainsi nous a interpellés un de ceux qui sont trop ardents. - Et sur quoi parlerionsnous plutôt que sur lui2? Et que ferons-nous du texte : \* Toujours sa louange en ma bouche\* », et : « Je bénirai le Seigneur en tout temps », et : « Ma gorge proclamera la véritée », et : « Voici, je ne retiendrai pas mes lèvres »? Et notre homme citera d'autres paroles proclamées et définies de la même façon. Il faut aller au-devant de cet homme avec des paroles douces et sans brusquerie, et lui enseigner le bon ordre à partir de là. Je ne t'invite pas à garder le silence, homme plein de sagesse, mais à ne pas avoir une attitude chicanière; je ne t'invite pas à cacher la vérité, mais à ne pas l'enseigner contrairement à la loi. Moi, je suis le premier de ceux qui louent la Sagesse et qui s'occupent des paroles divines, ou du moins qui ont le désir de s'en occuper; et puissé-je ne rien mettre avant cette occupation, pour ne pas m'entendre appeler

<sup>20,</sup> a. Ps. 33, 2. b. Ibid. c. Prov. 8, 7. d. Ps. 39, 10.

<sup>1.</sup> C'est-à-dire : que nous prenions un air arrogant. P.G.

<sup>2.</sup> Cf. Discours 27, 4 (SC 250, 78). P.G.

15 ταλαίπωρος ύπ' αὐτῆς ἀκούσαιμι τῆς Σοφίας, ὡς σοφίαν καὶ παιδείαν ἐξουθενῶν. Φεύγω δ ὅμως τὸ ἄμετρον καὶ κολάζω τὴν ἀπληστίαν · καὶ ἀργὸς εἶναι μάλλον τοῦ δέοντος ἡ περίεργος δέχομαι, ἄν μὴ ἀμφότερα διαφυγεῖν ἐξῆ Β καὶ τοῦ μετρίου τυγχάνειν, καὶ δειλότερος μάλλον τοῦ 20 δέοντος ἡ θρασύτερος. Σὸ δὲ ποιεῖς παραπλήσιον ὥσπερ ἄν εἰ κωλύοντά με τροφῆς ἀμετρίαν καὶ καθόλου τροφὴν κωλύειν κατητιῶ · ἡ καὶ τυφλότητα ἐπαινεῖν σωφρόνως ὁρᾶν εἰσηγούμενον.

21. «Εἰ ἔστι σοι λόγος συνέσεως, ἀποκρίθητί, φησί, καὶ οὐδεὶς ὁ κωλύσων εἰ δὲ μή, δεσμός κείσθω σοῖς χείλεσι. » Πόσω μάλλον ἀρμόζει τοῦτο τοῖς εἰς τὸ διδάσκειν ἐτοίμοις; Εἰ μὲν ἔστι σοι καιρός, δίδαξον εἰ δὲ μή, τὴν θείοις, ἀλλ' εἴσω τῶν ὅρων μένων. Φθέγγου μὲν τὰ τοῦ Πνεύματος καί, εἰ δυνατόν, μηδ' ἄλλο τι καὶ φθέγγου μάλλον ἢ ἀνάπνει — καλὸν γὰρ τοῦτο καὶ ἔνθεον, τἢ μνήμη τῶν θείων ἀεὶ κεντρίζεσθαι πρὸς Θεόν —, ἀλλ' ἀ προσετοί θείοις διανοούμενος. Μὴ περιεργάζου Πατρὸς φύσιν, Μονογενοῦς οὐσίωσιν, Πνεύματος δόξαν καὶ δύναμιν, τὴν

20, 16 έξουθενών καὶ παιδείαν D || φεύδ' δμως || 17 κολάζων Z || 18-20 ἢ περίεργος — δέοντος οπ. W || διαφεύγειν BVQS<sup>2</sup> || 20 παραπλήσια in ras. P || 21-22 προφήν κωλύειν ex προφένειν S<sup>2</sup> προφήν ex προφή C || 22 κατηστιώ S καιτηστιώ P || ἢ ex emend. W<sup>2</sup>

21, Ι ἀποκρίθητί μοι PC || 2 σοῖς : τοῖς A || 5 γλῶτταν B || παιδήσας ex παιδίσας S² || 6 δρων μένων ex δρωμένων S³ δρωμένων A | μένων ex μόνων D³ || μὲν τὰ : μετὰ PC (cort. P³) δὲ τὰ Z || 8 μνήμη om. Q || 9 ἀλλὰ & Q || 11 υἰοῦ ante μονογενοῦς add. SPCDZ Maur.

malheureux par la Sagesse elle-même parce que je mépriserais la sagesse et l'éducatione! Cependant je fuis la démesure et je réprimande l'insatiabilité². J'accepte d'être inactif plus qu'il ne faut plutôt que d'être trop actif, s'il n'est pas possible d'éviter les deux et d'atteindre la juste mesure. J'accepte d'être plus làche qu'il ne faut plutôt que trop hardi. Toi, tu te comportes à peu près comme si je t'interdisais l'excès de nourriture et si tu m'accusais de t'interdire toute nourriture, ou encore comme si tu m'accusais de louer la cécité parce que je te conseil-lerais la modestie des regards.

21. « Si tu as une parole d'intelligence, réponds, dit l'Écriture, et personne ne t'empêchera; sinon, qu'un lien soit placé sur tes lèvres. » Combien ce texte s'applique-t-il plus à ceux qui sont prêts à enseigne! Si le moment est venu pour toi, enseigne; sinon, enchaîne ta langue et ouvre tes oreilles. Applique-toi aux choses divines, mais en restant dans les limites. Fais entendre les paroles de l'Esprit, et, si possible, rien d'autre; et fais-les entendre plus souvent que tu ne respires — car il est beau et divin de s'aiguillonner sans cesse à tendre vers Dieu par le souvenir des choses divines. —, mais en pensant à ce qui t'a été prescrit. Ne t'occupe pas indiscrètement de la nature du Père, de l'appel à l'existence de l'Unique divinité et de la puissance de l'Esprit, de l'unique divinité et

culture chrétienne de notre auteur est tout entière fondée sur la culture hellénique.

<sup>20,</sup> e. Cf. Sag. 3, 11.

<sup>21.</sup> a. Sir. 5, 14.

La sagesse et l'éducation (σοφία, παιδεία) que Grégoire demande ici d'exalter sont, naturellement, celles du christianisme et non celles du paganisme; cela, au moins dans ses intentions, car, en pratique, la

On retrouvera la condamnation de l'άπληστία et de l'άμετρία dans le Discours 27, 4 (SC 250, p. 78).

<sup>3.</sup> Cf. Discours 27, 4: Restons dans nos limites pour discuter...

<sup>4.</sup> Cl. ibidem. P.G.

<sup>5.</sup> Cl. Discours 29, 8 fin (SC 250, 192). P.G.

<sup>6.</sup> A propos de l'Esprit-Saint sont employés encore (comme on l'a déjà vu plus haut) des termes généraux : « gloire », « puissance ».

μίων έν τοῖς τρισί θεότητα καὶ λαμπρότητα, τὴν ἀμέριστον φύσιν καὶ όμολογίαν καὶ δόξαν καὶ τῶν πεπιστευκότων έλπίδα. Έχου τών συντρόφων έπμάτων ό λόγος έστω 15 των σοφωτέρων. 'Αρχεί σοι τον θεμέλιον έχειν ' έποιχοδομείτω δε ό τεχνίτης. 'Αρκεῖ τῷ ἄρτω τὴν καρδίαν στηρίζεσθαι τὰ όψα δὲ τοῖς πλουσίοις συγχώρησον. Οὐδείς κρίνει σε μή τρέφοντα πολυτελώς, τών νοῦν έχόντων, το άλλ' έὰν μὴ παραθής ἄρτον μηδὲ ποτίσης ύδωρ, εξτουν 20 μαθητήν Χριστού είτε άλλον τινά μέχρι τούτων δυνάμενος. « Μή ἴσθι ταχύς εν λόγοις», ή σοφία διακελεύεταί σοι · μή συμπαρεκτείνου, πένης ών, πλουσίω, μηδε ζήτει τών 200 Α σοφών είναι σοφώτερος. Σοφία καὶ τὸ γινώσκειν έαυτόν, άλλά μή ύπεραίρεσθαι, μηδέ ταύτον ταίς φωναίς πάσχειν, 25 αξ παντελώς έκλείπουσιν έὰν ύπερφωνώνται δι' άμετρίαν. Κρεϊσσον όντα σοφόν ύφίεσθαι δι' έπιείκειαν ή άμαθῶς Εχοντα διά θράσος ύπερεκτείνεσθαι. Τὸ τάχος έστω σοι μέχρι της όμολογίας, εί ποτε ταύτην άπαιτηθείης, το δέ ύπερ ταύτην είναι δειλότερος. Έκει μέν γάρ ή βραδυτής, 30 ένταῦθα δὲ ή ταχυτής ἔχει τὸν κίνδυνον.

21, 12 λαμπρότητα καὶ θεότητα C  $\parallel$  13 καὶ φύσων BVW QS¹Z  $\parallel$  14 έλπίδας C  $\parallel$  16 τεχνίτης εκ τεχνήτης S¹  $\parallel$  τῷ : τὸ BVW 18 τὸν νοῦν BW τῶν νοῦν ἐχόντων οπ. Q  $\parallel$  19 μηδὲ :  $\vec{\tau}_i$  VWQ  $\parallel$  20 χριστοῦ μαθητήν ABVW  $\parallel$  22 μή : μηδὲ mg. D¹  $\parallel$  ζήτει οπ. W  $\parallel$  24 ὑπερεπαίρεσθαι Ioh.  $\parallel$  26 κρεῖττον SPCZD¹ mg. VWQ  $\parallel$  28 εἴ ποπε : ὁπότε B  $\parallel$  30 τὸν κίνδυνον ex τὸ κίνδυνον D²

21. b. Sir. 5, 1.

de l'unique splendeur dans les trois1, de l'indivisibilité de nature, de gloire2 et d'espérance des croyants. Attache-toi aux paroles avec lesquelles tu as été nourris; que la discussion soit l'affaire des plus sages. Il te suffit d'avoir les fondations; que l'architecte construise par-dessus. Il te suffit que ton cœur soit fortifié avec le pain ; laisse les autres aliments aux plus riches. Personne parmi les gens sensés ne t'accuse si tu ne nourris pas somptueusement tes hôtes; on t'accuse seulement si tu ne présentes pas du pain et si tu ne donnes pas de l'eau à boire au disciple du Christ ou à quelque autre, alors que tu peux aller jusque-là. • Ne sois pas prompt en paroles », c'est ce que la Sagesse te conseille; ne rivalise pas avec le riche, si tu es pauvre, et ne cherche pas à être plus sage que les sages. La sagesse, c'est aussi se connaître soi-même4, au lieu de s'élever trop haut et de subir la même mésaventure que les voix qui font totalement défaut si on les force sans mesure. Il vaut mieux, même si l'on est un sage, cèder à un autre par modération, plutôt que de s'élever trop haut par témérité, alors qu'on est un ignorant. Que ta promptitude aille jusqu'à la confession de la foi, si jamais on te la demande; mais pour ce qui est au-delà de cette confession, sois plutôt timide. Dans le premier cas, en effet, c'est la lenteur qui est dangereuse ; dans le second cas, c'est la promptitude.

36, 5; 37, 18, etc. Τὰ τρία est un terme courant chez les nicéens pour désigner les personnes divines.

 'Αμέριστος φύσις, c'est-à-dire ὁμοούσιον, la + consubstantialité + ; et un égal honneur est dù aux trois Personnes.

3. Cf. Discours 31, 33 fln (SG 250, p. 340-342). P.G.

4. Interprétation chrétienne de la célèbre maxime : « Connais-toi toi-même » ; cf. plus loin chap. 27, et Dziece, op. cil., p. 165 s. ; sur la question, récemment : P. Councelle, Connais-toi toi-même, Paris 1974-1975, p. 108-111.

<sup>21, 23-25</sup> σοφία — δι' άμετρίαν Ιοκ. Damasc., Sacr. Parall., P.G. 96, 329 C

A la divinité (θεότης) est toujours associée la splendeur (λαμπρότης) dans le vocabulaire trinitaire de Grégoire; cf. 2, 5, 76;

22. Τί σοι δεινόν έαν μή πάσι λόγοις ένδυναστεύσης В και την προεδρίαν έχης έπι παντός προδλήματος ή ζητήματος, άλλ' έτεροί σου φανώσιν ή σοφώτεροι ή θρασύτεροι; Τῷ Θεῷ χάρις, ὅτι καὶ τὰ ἐξαίρετα δίδωσι καὶ διὰ τῶν 5 κοινών σώζειν ἐπίσταται. Καὶ τοῦτο οὐ περὶ λόγους μόνον τὸ θαῦμα, ἀλλά καὶ περὶ τὴν δημιουργίαν αὐτήν, εἴ ποτε κατενόησας. Ούτε ἐν τοῖς κτίσμασι τὰ πρωτεῖά τινών έστιν, άλλὰ πάντων, καὶ κοινή χάρις τοῦ ένὸς πλάσματος : ούτε εν τη πίστει τὰ σώζοντα τῶν δυνατωτέρων, ἀλλά 10 τῶν βουλομένων. Τί κάλλιον ἀέρος, πυρός, ὅδατος, γῆς, ύετων, καρπών ήμέρων τε καὶ άγρίων, στέγης, ένδύματος ; Τούτων ή μετουσία κοινή, των μέν και παντάπασι, των δέ μετρίως, καὶ οὐδεὶς οὔτω τύραννος ὤστε μόνος ἀπολαῦσα: C τῆς κοινῆς χάριτος. « 'Ανατέλλει τὸν ἤλιον » δμοτίμως, 15 « βρέχει» » πλουσίοις καὶ πένησι, κοινή γυκτός καὶ ἡμέρας έναλλαγή, κοινόν δώρον ύγίεια, κοινός όρος ζωής, κοινόν μέτρον και χάρις σώματος, κοινόν αλοθήσεων δύναμις. τάχα δὲ καὶ πλείον ὁ πένης ἔχει, τὸ ἐπὶ τούτοις πλείον εύχαριστεϊν και άπολαύειν ήδιον τῶν κοινῶν ἡ τῶν ἐκ 20 περιουσίας οἱ δυνατώτεροι. Ταῦτα μέν οὖν κοινὰ καὶ ὁμότιμα καί Θεού δικαιοσύνης γνωρίσματα, ό χρυσός δε καί οί διαφανείς λίθοι καλ άγαπώμενοι καλ της έσθητος όση μαλακή καί περίεργος και ή φλεγμαίνουσα και έκμαίνουσα τράπεζα

22, 2 ξήης ex έχεις S¹ ξίχεις Z || 3 η θρασύτεροι om. Q || 4 καὶ τὰ διὰ C || 5 λόγους : λόγου V W Q || 5-6 τὸ θαῦμα μόνου V W || 7 πρωτεῖα : πρῶτα V W Q || 10 πυρός mg. D || 14 τῆς : τοῖς P || τὸυ ex emend. S² || 16 ὑγίεια ex ὑγεία S² ὑγεία DQ || 17 μέτριου D² || 18 τὸ ἐπὶ πλέου τούτοις C τὸ ἐπὶ τοῦτο πλέου Z || 21 γυωρίσματα ex emend. S² || ὁ : οὐ mg. D² || 22 αἰσθητος A

22. a. Matth. 5, 45.

22. Qu'y a-t-il de terrible pour toi si tu ne domines pas dans toutes les discussions et si tu n'as pas la préséance à propos de tout problème et de toute recherche, mais si d'autres se montrent plus sages que toi, ou plus audacieux? Grâces soient rendues à Dieu à la fois parce qu'il fait des dons de choix et parce qu'il sait sauver par des dons communs. Cette merveille se produit non seulement à propos des exposés théologiques, mais aussi à propos de l'organisation même du monde, si jamais tu l'as remarqué. La supériorité n'est pas le fait de quelques-unes des créatures, mais de toutes, et les bienfaits communs de Dieu sont accordés à l'univers dans son unité ; dans la foi aussi, ce qui sauve n'appartient pas aux puissants, mais à ceux qui le veulent. Qu'y a-t-il de plus beau que l'air, le feu, l'eau, la terre, les pluies, les fruits doux et les fruits sauvages, les habitations, les vêtements? La participation à ces biens est commune à tous, aux uns pleinement, aux autres partiellement; mais aucun homme n'est tyrannique au point de jouir seul de ces bienfaits communs. Dieu e fait lever son soleil » également sur tous, il « fait pleuvoir» » pour les riches et pour les pauvres ; commune pour tous est l'alternance de la nuit et du jour ; commun, le don de la santé ; commun, le terme de la vie ; communes, la juste mesure et la grâce du corps ; commune, la faculté de connaître par les sens; et peut-être le pauvre a-t-il plus, en ce sens qu'il remercie plus pour ces choses et qu'il jouit de ces bienfaits communs avec plus de plaisir que n'en éprouvent les puissants, à cause de leur surabondance1. Tels sont les bienfaits communs, égaux et significatifs de la justice de Dieu; mais l'or, les pierres diaphanes et que l'on aime, les vêtements si moelleux et si recherchés, la table qui enflamme et rend furieuse la convoitise, bref,

Noter le ton et l'argumentation, typiques de la « diatribe » cynique ; sur l'eὐτέλεια cf. Dziech, p. 103 s.; contre la φιλοκερδία, ibid., p. 180 s.; sur le pauvre, ibid., p. 58-59; les autres richesses, p. 50 s.

La doctrine chrétienne est commune à tous, elle n'appartient pas seulement aux riches; cela est dit aussi dans le Discours 22, 9.

καί τὰ περιττὰ τῆς κτήσεως, ὁ πόνος τῶν κεκτημένων, D 25 ὀλίγων ἐστὶν ἐκγαλλωπίσματα.

23. Τοῦτο καὶ περὶ τὴν πίστιν ἐγὼ θεωρῶ. Κοινὰ νόμος, προφῆται, λόγια Διαθηκῶν, χάρις, «παιδαγωγία» », τελείωσις, πάθη Χριστοῦ, «καινὴ κτίσις» », ἀπόστολοι, Εὐαγγέλια, δὶ κ Θεοῦ, καὶ οὐ πρὸς μέτρον, ὡς ἡ τοῦ μάννα ποτὰ δωρεὰ τῷ ἀχαρίστῳ Ἰσραὴλ καὶ ἀγνώμονι, ἀλλὰ καθ' ὅσον ἔκαστος βούλεται, ἀνάδασις, ἔλλαμψις, ὀλίγη, μὲν ἡ ἐντεῦθεν, τρανοτέρα δὲ ἡ ἐλπιζομένη τὸ μέγιστον, ἡ Πατρὸς καὶ Τίοῦ καὶ ἀγίου Πνεύματος ἐπίγνωσις καὶ ὁμολογία τῆς πρώτης 10 ἡμῶν ἐλπίδος. Τούτων τὶ μείζον ; τὶ δὲ κοινότερον ; Τὰ δὲ ὑπὲρ ταῦτα, κὰν τῷ σπανίῳ τὸ τιμιώτερον ἔχη, ἀλλὰ τῷ γε ἀναγκαίῳ τὸ δεύτερον · ὧν γὰρ ἄνευ τὸ Χριστιανὸν οὐχ οἴόν τε, ταῦτα τῶν ὀλίγοις ἐφικτῶν χρησιμώτερα.

24. 'Ο μέν τις πλουτεί θεωρία και ύπερ τούς πολλούς αξρεται και πνευματικά συγκρίνει πνευματικοίς, και ἀπογράφεται τρισσώς έπὶ « τὸ πλάτος τῆς καρδίας) » τὸν πάντας οἰκοδομοῦντα λόγον, και τὸν πολλούς και τὸν τινὰς ἀντὶ

22, 24 κτίσεως BVWPD corr. P<sup>1</sup> || πόνος : κόπος WQγρ. || 25 ἐγκαλλώπισμα BZ

23, 2 προφήται διαθήκαι BVWQZS<sup>1</sup> Maur. | 3 κοινή V | 5 δωρεά om. W | 8 ήν έλπίζομεν VWQ | τοῦ πατρός S | 10 καινότερον Q | 12 τὸ είναι VWQ Mour.

24, 1  $\delta$ : xel  $\delta$  SPCD (del. xel S)  $\|$  3  $\delta$ ml  $\tau \delta$  mlains the mapbias SPCDZQ  $\delta$ ml mlains mapbias ABVW  $\delta$ ml mlains the mapbias S'  $\|$  4 xel  $\tau \delta v$  tives SD  $\|$  4-5 xal  $\tau \delta v$  tives — mintov om. Q  $\|$  ével  $\tau \delta v$  mleidywy C

l'excès dans ce que l'on possède — vraie, fatigue pour les possesseurs —, c'est la parure de quelques-uns.

23. A l'égard de la foi, je remarque, moi, qu'il en va aussi de même. Il y a des biens communs : la Loi, les Prophètes, les oracles des Testaments, la grâce, la « pédagogie\* >, la perfection1, les souffrances du Christ, la • nouvelle création » e, les apôtres, les évangiles, la distribution de l'Esprit, la foi, l'espérance, la charité qui tend vers Dieu et qui vient de Dieu2; et tous ces biens ne sont pas donnés avec mesure comme jadis le don de la manne à l'ingrat et inintelligent Israële. Mais d'autres biens sont donnés selon la bonne volonté de chacun : l'élévation, l'illumination - celle d'ici-bas, faible ; celle qui est objet d'espérance, plus claire -, et, ce qui est plus grand, la connaissance du Père, du Fils et du Saint-Esprit<sup>3</sup> et la confession de notre première espérance. Qu'y a-t-il de plus grand que cela? Qu'y a-t-il donc de plus commun à tous? Mais ce qui est au-delà, bien que ce soit plus précieux à cause de sa rareté, c'est néanmoins au second rang au point de vue de la nécessité; car ce qui est indispensable pour être chrétien est plus utile que ce qui est seulement à la portée de quelques-uns.

24. L'un est riche en contemplation, il s'élève au-dessus de la multitude, il compare les choses spirituelles aux choses spirituelles, il inscrit d'une triple façon sur « la largeur de son cœur» « la parole qui édific tous les hommes, celle qui en édifie beaucoup et celle qui en édifie quelques-

<sup>23.</sup> a. Cf. Gal. 3, 24. b. 11 Cor. 5, 17. Gal. 6, 15. c. Cf. Ex. 16, 13 s.

<sup>24.</sup> a. I Cor. 2, 13. b. Jer. 17, 1; Prov. 22, 20 (LXX).

<sup>1.</sup> Comme l'observe Bellini, παιδαγωγέα désigne l'Ancien Testament, d'après Gal. 3, 24 où la Loi est « pédagogue » pour conduire au Christ ; la τελείωσις désigne le Nouveau Testament.

Énumération analogue dans Discours 2, 36 et cf. Bennardi,
 p. 153-154.

La connaissance de Dieu (ἐπίγνωσις) est la chose la plus importante : cf. Discours 28, 17 ; 20, 12.

<sup>4.</sup> Au sens étymologique : « construire », P.G.

5 πλειόνων ή πάντων, καὶ οὐκ ἀνέχεται πένης ὢν καὶ ἐμβατεύε: τοῖς βάθεσιν. 'Ανίτω καὶ όδηγείσθω καὶ ὑπὸ τοῦ νοῦ φερέσθω καί, εί βούλεται, μέχρις ούρανοῦ τρίτου κατά τόν Παῦλον. μόνον σύν λόγω καὶ ἐπιστήμη, καὶ μὴ καταπιπτέτω διὰ τὴν ἔπαρσωο, μηδὲ πτερορρυείτω διὰ τὸ ὕψος τῆς πτήσεως.

10 Τίς φθόνος ἐπαινετῆς ἀναδάσεως ; Καὶ τί πτῶμα τοιοῦτο οξον έπάρσει περιπαρήναι καί μή γνώναι τζε άνθρωπίνης άναδάσεως την ταπείνωσιν καὶ δσον έτι λείπεται τοῦ άληθινοῦ ὕψους ὁ πάντων ἀνώτατος;

25. 'Ο δε δλίγος έστε την διάνοιαν και πένης την γλώτταν καὶ ούκ οίδε λόγων στροφάς, ρήσεις τε σοφών καὶ αἰνίγματα, καὶ τὰς Πύρρωνος ἐνστάσεις ἢ ἐφέζεις ἢ ἀντιθέσεις, καὶ τῶν Χρυσίππου συλλογισμῶν τὰς διαλύσεις ἢ τῶν ᾿Αριστο-5 τέλους τεχνών την κακοτεχνίαν ή της Πλάτωνος εύγλωττίας

24, 5 άλλ' έμδατεύει Q | 6 άνείτω APSCD (άνίτω P³) άγιείτω Β νού om. Q νοός Z [ 8 μόνον om. Q | 9 πτερορυείτω PD com. P\* πτήσεως ex emend. Pt | 11 περιπαρείναι SZVW (-ήναι StWt) | 12 άναθάσεως : άνανεύσεως ΑVW Maur. (άναβάσεως Ioh.) | έτι λείπεται : έπιλείπεται Z | 13 άνώτερος Ioh.

25, Ι γλώτταν SPCD\* mg. ZBQ : γλώσσαν ADVW || 4 λογισμών

λύσεις Α

24. c. Cf. H Cor. 12, 2. d. Cř. Ps. 101, 11.

24, 10-13 τίς φθόνος — ἀνώτατος Ιομ. Damasc., Sacr. Parall., PG 95, 1084 D

2. Allusion à la légende d'Icare. P.G.

uns1, au lieu de beaucoup ou de tous ; il ne supporte pas d'être pauvre et il pénètre dans les profondeurs. Qu'il monte, qu'il guide les autres, qu'il soit porté par son esprit et, s'il le veut, jusqu'au troisième ciel, comme Paule; seulement, que ce soit avec raison et science, et qu'il ne retombe pas à cause de son élévationa, et qu'il ne voie pas fondre ses ailes à cause de la hauteur de son vol2! Quelle jalousie peut susciter une louable ascension? Mais aussi quelle chute est comparable à celle d'un homme transpercé par son élévation? Il n'a pas compris la faiblesse de cette montée humaine ; il n'a pas saisi combien celui qui est arrivé le plus haut de tous est encore loin de la véritable hauteur.

25. Un autre, au contraire, est d'une intelligence moyenne; sa langue est pauvre; il ignore les détours de langage, les sentences et les énigmes des sages, les objections ou les suspensions de jugement ou les oppositions de propositions de Pyrrhon3, les solutions de syllogismes de Chrysippe4, ou l'usage frauduleux fait par Aristote de l'art oratoires, ou l'imposture du beau langage de Platon6 - tout ce qui s'est introduit pernicieusement

- 4. Philosophe stoicien (280-205) célèbre par sa subtilité comme dialecticien.
- 5. Comme dans le Discours 27, 10 (SC 250, p. 94-96), Grégoire ne voit dans Aristote que le théoricien de la rhétorique et il ne retient de celle-ci que le mauvais usage qui en est fait par les hérétiques. La κακοτεχνία et les termes analogues liés à la τέχνη désignent chez Grégoire la recherche du divin à l'aide des seules forces humaines, et qu'on ne trouve pas dans l'enseignement de l'Église; celle d'Eunome, par exemple, est une τέχνη par excellence : cf. Discours 27, 10; 31, 18 et 20.
- 6. La philosophie grecque est toujours condamnée ouvertement par Grégoire, qui s'exprime habituellement de façon assez rude à propos de n'importe quel philosophe (pour Aristote, voir J. DE GHELLINCK, Patristique et Moyen Age III, Bruxelles-Paris 1948, P. 245-310, particulièrement p. 264-265). Même à l'égard de Platon il ne ménage pas ses critiques (outre ce passage, cf. Discours 27, 10;

<sup>1.</sup> Grégoire, selon Bellini, en divisant les chrétiens en trois catégories, s'est probablement inspiré de la distinction origénienne entre les trois sens de l'Écriture, théorie exposée dans le De principiis IV, 2, 4, et qui provient du même passage : Proverbes 22, 20.

<sup>3.</sup> Philosophe sceptique (2º moitié du 1vº s. av. J. C.). Grégoire indique quelques-uns des procédés par lesquels il justifiait son doute universel; l'un des principaux était la « suspension de jugement » (ne rien affirmer), ce que le texte désigne par épage; mais le terme ordinaire est έποχή.

32, 25

139

τὰ γοητεύματα, οἱ κακῶς εἰς τὴν Ἐκκλησίαν ἡμῶν εἰσέφρησαν ὥσπερ Αἰγυπτιακαί τινες μάστιγες. Έχει καὶ οῦτος ὅθεν σωθῆ. Καὶ διὰ τίνων ἡημάτων ; Οὐδὲν τῆς χάριτος πλουσιώτερον. « Οὐδὲν δεῖ σοι, φησίν, εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνελθεῖν 10 ἴν' ἐκεῖθεν ἑλκύσης Χριστόν οὐδὲ εἰς τὴν ἄδυσσον κατελθεῖνε », ἵν' ἐντεῦθεν αὐτὸν ἐκ νεκρῶν ἀνασπάσης, ἢ

DISCOURS

την πρώτην πολυπραγμονών φύσιν ή την τελευταίαν οἰκοτοῦτον ἔχει τὸν θησαυρὸν καὶ ἡ γλῶσσα : ἡ μὲν πιστεύουσα

15 ἡ δὲ ὁμολογοῦσα. Τἱ τούτου συντομώτερον τοῦ πλού-204 Α του ; τἱ τῆς δωρεᾶς εὐκολώτερον ; 'Ομολόγησον 'Ιησοῦν Χριστόν, καὶ πίστευσον ὅτι ἐκ νεκρῶν ἐγήγερται, καὶ σωθήσηο. Δικαιοσύνη μὲν γὰρ καὶ τὸ πιστεῦσαι μόνον · σωτηρία δὲ παντελής τὸ καὶ ὁμολογῆσαι καὶ προσθεῖναι

20 τἢ ἐπιγνώσει τὴν παρρησίαν. Σὸ μεῖζόν τι σωτηρίας ζητεῖς, τὴν ἐκεῖθεν δόξαν τε καὶ λαμπρότητα ' ἐμοὶ καὶ τὸ σωθῆναι μέγιστον καὶ τὰς ἐκεῖθεν φυγεῖν βασάνους. Σὸ βαδίζεις τὴν ἀτριδῆ καὶ ἀπρόσιτον ' ἐγὼ τὴν τετριμμένην καὶ ἡ πολλοὸς ἔσωσεν.

25, 8 εἰσερθάρησαν ΑΒΨΟ || 8 σωθεῖ Α || 11 ἀνασπάσης : ἀναστησης ΒΥ || 16 ταύτης τῆς δωρεᾶς PCDZ || 16-17 χριστὸν ἰησοῦν ΑΒ VW || 17 ἐγείγερται Α || 19 παντελῶς ■ || καὶ τὸ ὁμολογῆσαι Α || 20 γνώσει ΒVWQ || τι μεῖζον SPCD (μεῖζον τι S²) || 21 ἐμοὶ δὲ Ζ || καὶ supra uersum add. S² || 22 φεύγειν W || 24 διασέσωκεν VWZ διέσωσεν Α

25. a. Rom. 10, 6-7. b. Rom. 10, 8. c. Cf. Act. 16, 31; Rom. 10, 9.

dans l'Église, comme des plaies d'Égypte. L'homme dont ie parle a aussi de quoi se sauver. Et grâce à quelles paroles? Rien n'est plus riche que la grâce. Nul besoin pour toi, dit l'Écriture, « de monter au ciel pour en tirer de là le Christ, ni de descendre dans l'abîme\* » pour le retirer d'entre les morts en faisant des recherches indiscrètes ou sur la nature première1 ou sur la dernière « économie »2. « La parole est près de toib », dit l'Écriture ; la pensée et la langue possèdent ce trésor, l'une en croyant, l'autre en confessant. Qu'y a-t-il de plus condensé que cette richesse? Qu'y a-t-il de plus facile à exploiter que ce don? Confesse Jésus-Christ et crois qu'il est ressucité des morts, et tu seras sauvée. La justice, en effet, consiste . seulement à croire ; mais le salut complet consiste aussi à confesser et à ajouter à la connaissance la liberté de parole. Toi, tu cherches quelque chose de plus grand que le salut, tu cherches la gloire et la splendeur de l'au-delà; pour moi, ce qu'il y a de plus grand, c'est précisément d'être sauvé et d'éviter les châtiments de l'au-delà. Toi, tu marches par le chemin qui n'est pas fraye ni praticable ; moi, je marche par le chemin qui est frayé et qui a conduit beaucoup de monde au salut.

et Pyrrhon, non une personnalité concrète avec laquelle l'auteur polémique. On lit une autre condamnation de la philosophie grecque dans le Discours 25, 2 : à celle-ci, à la νόθος σοφία εν λόγω κειμένη καὶ δι' εὐγλωττίας γοντευσύσα, Grégoire oppose la vraie philosophie, c'est-à-dire le christianisme. Sur la signification du terme φιλοσοφία qu'on trouve souvent chez Grégoire (voir d'autres acceptions dans Discours 33, 5; 34, 6; 36, 4), cf. A.-M. Malingney Philosophia. Étude d'un groupe de mots dans la litlérature grecque, Paris 1961, p. 207-261; T. Spidlik, Grégoire de Nazianze. Introduction à l'étude de sa doctrine spirituelle, Rome 1971, p. 132 s.

1. Πρώτη φύσις est un terme technique souvent employé par Plotin : cf. « Il platonismo cristiano », p. 1385.

2. Ce terme désigne l'Incarnation. P.G.

<sup>28, 4).</sup> Cependant la doctrine platonicienne et la doctrine néoplatonicienne ont exercé une forte influence sur lui, malgré ses négations et ses refus en face de la philosophie. Il faut remarquer pourtant que les critiques de Platon ne sont pas essentielles, mais presque toujours occasionnelles : ici, par exemple, la nécessité de valoriser la foi des plus simples porte avec elle la condamnation des obscurités philosophiques. Dans ce passage, Platon est un symbole comme Aristote

26. Οὐδὲν ἄν ἦν τῆς πίστεως ἡμῶν ἀδικώτερον, ἀδελφοί, εί γε είς τους σοφούς έπιπτε μόνον και τους περιττους έν λόγω καὶ ταῖς λογικαῖς ἀποδείξεσι, τούς πολλούς δὲ ἔδει, Β καθάπερ χρυσοῦ καὶ ἀργύρου καὶ τῶν ἄλλων, ὁπόσα τίμια 5 κάτω καί περισπούδαστα τοῖς πολλοῖς, οὕτω δή καὶ ταύτης άποτυγχάνειν και το μέν ύψηλον τε και είς ολίγους φθάνον φίλον ήν Θεώ καὶ οἰκεῖον, τὸ δὲ ἐγγυτέρω καὶ τοῖς πολλοῖς έφικτον απόπτυστον καὶ απόδλητον. Οὐδὲ γὰρ τῶν ἀνθρώπων οί μετριώτεροι τοῦτο πάθοιεν ἄν, ὥστε μὴ τὰς κατὰ δύναμιν 10 ἀπαιτεῖν τιμάς άλλὰ χαίρειν μόνον ταῖς προεχούσαις, μήτιγε δή Θεός του, πολλών όντων έφ' οίς θαυμάζεται, οὐδὲν ούτως ώς τὸ πάντας εὐεργετεῖν ἰδιώτατον. Μὴ ἀτίμαζε τὸ είωθός, μὴ θήρευε τὸ καινόν, ἵν' εύδοκιμῆς ἐν τοῖς πλείοσι. « Κρείσσων μικρά μερίς μετά ἀσφαλείας ή μεγάλη 15 μετά σαθρότητος\* », παιδευέτω σε τη συμδουλή Σολομών \* C καὶ « Κρείσσων ἄπορος πορευόμενος ἐν ἀπλότητι αὐτοῦ» » μία καὶ αύτη τῶν παροιμιῶν σοφῶς ἔχουσα —, ὁ πένης έν λόγω καὶ γνώσει, τοῖς ἀπλοῖς ῥήμασιν ἐπερειδόμενος καὶ ἐπὶ τούτων ώσπερ ἐπὶ λεπτῆς σχεδίας διασφζόμενος, 20 ύπερ στρεδλόχειλον άφρονα, τον άποδείζει λόγου θαρρούντα σύν άμαθία καὶ « κενούντα τὸν σταυρὸν τοῦ Χριστού»», πράγμά τι λόγου κρεῖττον, διά τῆς ἐν λόγοις δυνάμεως, ἔνθα τὸ ἀσθενὸς τῆς ἀποδείξεως « τῆς ἀληθείας ἐστίν ἐλάττωσις».

26, 1 ἀν ἤν : ἀν VWS² νῆν (sic) in ras. Q || ἀδελφοὶ ἀδικώτερον QPCZ Maur. ἀδικώτερον ἤν ἀδελφοὶ VWS³ || 2 μόνον : μόνους PC || 5 καὶ² om. S add. S² || 8 ἀπόπτυστόν τε PC || οὐδὲ ex οὐ C || 10 γε om. VWQ add. W³ || 12 ἰδιαίτατον W³ ἰδιώτατον ex οὐιείστατον corr. mg. (γρ.) Z || 13 καινόν : κοινόν BV κενόν C || εὐδοκιμήσης DZ || 14 πλείσσι καὶ S corr. S³ || κρεῖσσον ASVW³ || 15 σαθρότητος: θρασύτητος γρ. S³ || τῆς συμδουλῆς B || 16 κρεῖσσον AS || 18 γνώσει : γλώσση Q || και τοῖς ἀπλοῖς Maur. || 19 ἐπὶ¹ : ὁπὸ A || 20 στρεδλόχειρον || corr. mg. D² || ἄρρονα : ἄρχονται mg. P² || 21 κενοῦνται ex καινοῦνται S³ || 22 τι om. A || ἐν λόγω VWQZ

26. a. Prov. 16, 8. b. Prov. 19, 1. c. Cf. I Cor. 1, 16. d. Cf. Ps. 11, 2 (LXX).

26. Rien ne serait plus inique que notre foi, frères, s'il était vrai qu'elle échoie seulement aux sages, aux gens doués de faconde, et aux démonstrations logiques; il faudrait alors que les gens du commun en soient frustrés, comme ils le sont de l'or, de l'argent et de tous les autres objets précieux d'ici-bas si avidement recherchés par la multitude ; alors, ce qui est élevé et à la portée du petit nombre serait agréable à Dieu et accepté par lui, mais ce qui est plus près et que la multitude peut atteindre serait dédaigné et rejeté par lui. Même les plus modérés 'des hommes ne sauraient éprouver ce sentiment qui leur ferait non pas réclamer les honneurs qu'on peut leur rendre, mais ne vouloir que des honneurs extraordinaires ; encore bien moins pourra-t-on faire ce reproche à Dieu, car, parmi les nombreux titres qu'il a à notre admiration, aucun ne lui est aussi propre que celui d'être le bienfaiteur de tous1. Ne méprise pas ce qui est en usage, ne fais pas la chasse aux nouveautés avec l'intention de te mettre en valeur parmi la multitude. Que Salomon t'instruise avec ce conseil : « Mieux vaut une petite part avec la sécurité qu'une grande avec le délabrement », et : « Mieux vaut l'indigent qui marche avec simplicité» » — il y ■ là aussi un proverbe plein de sagesse —, cet indigent, pauvre en discours et en connaissance, s'appuie sur les paroles simples et, s'y tenant comme sur un petit radeau, il parvient au salut mieux que l'insensé aux lèvres tortueuses² qui se consie sottement dans la démonstration de son discours et qui, à cause de son aptitude à discourir, « rend vaine la croix du Christe ., cette chose supérieure au discours, car la faiblesse de la démonstration est une « diminution de la véritéd 4 ».

<sup>1.</sup> L'súspysteïv, qui résulte de la définition : « Dieu est amour »

<sup>(</sup>I Jn 4, 16 : cf. Discours 11, 7; 14, 2; 22, 4), est caractéristique de Dieu.

Στρεδλόχειλος n'est pas dans Liddell-Scott. Lampe ne cite,
 comme référence, que ce passage. P.G.

<sup>3.</sup> Ct. Discours 29, 21.

<sup>4.</sup> Allusion à ce que dit le texte de la Septante, au Psaume 11, 2 :
Les vérités ont été diminuées d'entre les fils des hommes. » P.G.

27. Τί πρός οὐρανὸν ἀνίπτασαι, πεζὸς ἄν ; Τί πύργον οἰκοδομεῖς, τὰ πρὸς ἀπαρτισμόν οὐκ ἔχων\*; Τί καὶ σὐ μετρεῖς τῷ χειρὶ τὸ ὕδωρ καὶ τὸν οὐρανὸν σπιθαμῷν καὶ πᾶσαν τὴν γῆν δρακί, στοιχεῖα μεγάλα καὶ μόνω μετρητὰ τῷ ποιἡσαντι;
5 Γνῶθι σαυτὸν πρῶτον \* τὰ ἐν χερσὶ κατανόησον \* τἰς εἰ καὶ πῶς ἐπλάσθης καὶ πῶς συνέστης, ἔν εἰκὼν ἦς Θεοῦ\* καὶ πῶς ἐπλάσθης, καὶ τὶ τὸ κινῆσάν σε, τἰς ἡ περὶ σὲ σοφία καὶ τὶ τῆς φύσεως τὸ μυστήριον \* πῶς μετρῷ τόπω

καὶ πῶς διὰ τούτων ὁ νοῦς ὁμιλεῖ τοῖς ἔξω καὶ τὰ ἔξωθεν καὶ πῶς διὰ τούτων ὁ νοῦς ὁμιλεῖ τοῖς ἔξωθεν τος τοῦς ἐκεῖνο διάδασις ταὶ πῶς τὸ αὐτὸ κινεῖ καὶ κινεῖται, διὰ βουλήσεως κυβερνώμενος τίς ὁ τῶν αἰσθήσεων μερισμὸς καὶ πῶς δὲ παῦλα κινήσεως τίς ὁ τῶν αἰσθήσεων μερισμὸς καὶ πῶς διὰ τούτων ὁ νοῦς ὁμιλεῖ τοῖς ἔξω καὶ τὰ ἔξωθεν

λόγον εν άλλω νοί, και πως λόγω νόημα διαδίδοται ' πως του άναληφθέντος, ή μνήμη ' και τίς ή του άπελθόντος άνάληψις, ή άνάμνησις ' πως λόγος νου γέννημα και γεννά λόγον εν άλλω νοί, και πως λόγω νόημα διαδίδοται ' πως

Β τρέφεται διὰ ψυχῆς σῶμα καὶ πῶς ψυχὴ διὰ σώματος
20 κοινωνεῖ πάθους πῶς πήγνυσι φόδος καὶ λύει θάρσος

27, 1 ἀνίπτασαι ex emend. S² || 2 ολκοδομεῖς ex emend. S² || 4 μεγάλα ex μεγάλω corr. mg. D² || 5 εἴ : ½ corr. P² || 6 συνέστης : συνεσέθης S συνετέθης BVWQS² || 7 συνδεθεὶς W²D συνεδέθης A || 8 μετρεῖ WD corr. mg. D² || 9 ὡρίζεται SPCW (όρ- S²) || ταὐτῷ ex emend. W || 10 πότερον om. PCD add. mg. P² || 11 ἐκεῖνον A || 12 κινεῖ : καὶ κινεῖ VWQ || 16 ἡ μνήμη D : ἢ μνήμη cell. codd. Maur. || 17 ἡ ἀνάμνησις BD : ἢ ἀνάμνησις cett. codd. Maur. || 18 δίδοται WQC || 20 θράσος BZ

27. a. Lc 14, 28. b. Is. 40, 12. c. Cf. Gen. 1, 26-27

27. Pourquoi t'envoles-tu vers le ciel, alors que tu es fait pour marcher sur le soi? Pourquoi construis-tu une tour sans avoir de quoi l'achevera? Pourquoi encore mesures-tu l'eau à la main, le ciel à l'empanb, et toute la terre à la poignée? Immenses éléments, ils ne sont mesurables que par celui qui les a faits. Connais-toi d'abord toi-même1, commence par bien comprendre ce qui est à ta portée : qui tu es, comment tu as été façonné et comment tu as été composé pour être l'image de Dieue et pour être lié à ce qui est inférieur2, qu'est-ce qui t'a mis en mouvement, quelle est la sagesse qui se manifeste en toi et quel est le mystère de ta nature ; comment tu es mesuré par un lieu et comment ton esprit n'est pas enfermé dans . des limites, mais comment, restant au même endroit, il parcourt toutes choses; comment l'œil, qui est si petit, atteint tant de choses, soit qu'il admette en lui, pour ainsi dire, l'objet aperçu, soit qu'il passe en cet objet; comment le même être, grâce à l'impulsion de la volonté, est principe de mouvement et terme de ce mouvement; de plus, qu'est-ce que la cessation du mouvement, qu'est-ce que la division des sens, et comment par eux l'esprit entre en contact avec le dehors et reçoit les choses extérieures; comment l'esprit reçoit les « formes »3, et qu'est-ce que l'aptitude à conserver ce qu'il a reçu, c'est-à-dire la mémoire; qu'est-ce que le pouvoir de retrouver ce qui est parti, c'est-à-dire la réminiscence; comment la parole est le produit de l'esprit et comment elle engendre la parole dans un autre esprit4 et comment la pensée se communique par la parole ; comment le corps

les termes typiques de la philosophie platonicienne ; cf. « Il platonismo cristiano », p. 1352 s.

<sup>1.</sup> Nouvelle allusion au mot de Socrate, comme ci-dessus, chap. 21.

<sup>2.</sup> La dépréciation du corps, topos courant dans la littérature chrétienne antique, est caractéristique également des courants ascétiques grecs, et, dans l'œuvre de Grégoire, elle est exprimée dans

<sup>3.</sup> C'est-à-dire l'élément intelligible correspondant à chaque objet extérieur et permettant à l'esprit de le connaître. P.G.

ÉLIE DE CRÉTE explique : « Celui qui pose une question éveille l'esprit de son interlocuteur et le provoque 

 répondre » (PG 36, 869 D). P.G.

καὶ συστέλλει λύπη καὶ διαχεῖ ἡδονὴ καὶ τήκει φθόνος καὶ μετεωρίζει τῦρος καὶ κουφίζει ἐλπίς πῶς ἐκιμαίνει θυμὸς καὶ αἰδῶς ἐρυθραίνει δι' αἴματος, ὁ μὲν ζέσαντος, ἡ δὲ ἀναχωρήσαντος καὶ πῶς οἱ χαρακτῆρες τῶν παθῶν ἐν τοῦτοις ἐπιστατεῖ καὶ ἡμεροῖ τὰ τῶν παθῶν κινήματα πῶς αἴματι κρατεῖται καὶ πνοῆ τὸ ἀσώματον καὶ πῶς ἡ τοῦτων ἔκλειψις ὑυχῆς ἐστιν ἀναχώρησις. Ταῦτα, ἡ τοῦτων τι κατανόησον, ἀνθρωπε οῦπω γὰρ λέγω φύσιν ἡ κίνησιν διαφορὰς καὶ δυνάμεων οῦρανίων ὑποδάσεις καὶ ὑπερθέσεις αὶ λόγους προνοίας καὶ διοικήσεως καὶ τότε οῦπω λέγω καὶ λόγους προνοίας καὶ διοικήσεως καὶ τότε οῦπω λέγω θάρρησον », ἀλλ' «ἔτι φοδήθητι προσδῆναι τοῖς ὑψηλοτέσοις καὶ τοῖς μάλλον ὑπὲρ τὴν σὴν δύναμιν ».

28. Μάλιστα μέν γυμνασία τῆς περὶ τὰ μείζω φιλονεικίας ἄπας λόγος δύσερις καὶ φιλότιμος καὶ δεῖ, καθάπερ τοὺς παίδας πλάττομεν ἐν τοῖς πρώτοις ἤθεσιν, ἴνα τὴν ὕστερον

27, 21 τίκαι A ex emend. W' | 23 έρυθαίνει AV WQPD corr. D' | ή: 6 W | 24 των παθών ex παθών S' || 26 τούτοις om. Q || τὰ om. V W τὰ κινήματα VW || 28 τούτων: τούτου Z || 29 ὧ ἄνθρωπε Z Maur. || 32 δημιουργός V W || 34 φοδήθητι καὶ προδήναι A || 35 τὴν δύναμιν V || 28, 1 μεν : μεν γάρ Maur. || γυμνασία om. W || 2 φιλότιμος : φιλόνεικος tng. P' || 3 έν om. WQ

 Même expression dans le poème Sur sa vie, que Grégoire écrira un peu plus tard (PG 37, 1165, v. 1942). P.G. est nourri par l'âme et comment l'âme participe aux passions par le moyen du corps ; comment la crainte fige et l'assurance dilate, comment le chagrin resserre et le plaisir met à l'aise, comment l'envie consume, comment l'orgueil élève et l'espérance allège1; comment la colère rend furieux et la pudeur fait rougir, par le moyen du sang qui, dans un cas, bouillonne, et, dans l'autre, se retire : comment les passions impriment leurs marques sur les corps ; quelle prééminence exerce la raison, et comment elle dirige tout cela et adoucit les mouvements des passions; comment ce qui est incorporel est dominé par le sang et le souffle, et comment la défection de ces éléments cause le départ de l'âme. Cela, ou du moins une partie de cela, commence par le bien comprendre, homme2. Et je ne parle pas encore de la nature, ou du mouvement du ciel, de l'ordre des astres, du mélange des éléments, de la diversité des êtres vivants, des puissances célestes supérieures et inférieures, de tout ce à propos de quoi l'Intelligence organisatrice diversisse son action, et des principes de la providence et du gouvernement de l'univers4. Et alors, je ne dis pas encore : « Ose », mais : « Crains encore de t'approcher de ce qui est le plus élevé et de ce qui dépasse tes forces5. »

28. Toute discussion acharnée et ambitieuse, voilà ce qui entraîne surtout à la passion de chicaner sur les plus grandes choses. De même que nous formons les mœurs des enfants dans leurs premières années pour qu'ils évitent

<sup>2.</sup> On trouve une même liste de problèmes à examiner (problèmes pour lesquels les forces humaines se révèlent insuffisantes) dans le Discours 28, 22 s. Ici, au contraire, ces problèmes sont considérés comme ■ champ spécifique de la recherche réservée aux laics. Sur l'interprétation de ce passage, cf. J. Bernardi, La prédication, p. 153-154.

<sup>3.</sup> Les δυνάμεις οὐράνετι sont les anges (terminologie qui remonte à Origène et, plus haut encore, à Philon d'Alexandrie : cl.

C. Moreschini, «Influenze...», p. 54-55). Dans la liste du Discours 28, 22 s. sont également posés, à la fin (chap. 31), des problèmes pour lesquels l'homme n'arrive pas à trouver de solution.

<sup>4.</sup> Le Fils est le créateur de l'univers, comme il est dit plus haut (chap. 6); par lui, l'univers est tout entier rationnel. P.G.

<sup>5.</sup> Cf. Discours 27, 10 : la discussion concernant les problèmes humains, si elle confère une moindre dignité, met davantage à l'abri des erreurs.

μοχθηςίαν φύγωσιν, οῦτω δὴ κάν τῷ λόγῳ μηδὲ περὶ τὰ μικρὰ
 φαίνεσθαι θρασύν καὶ ἀπαίδευτον, ἴνα μὴ περὶ τὰ μείζω τῇ μελλέτῃ καταχρησώμεθα. 'Ρῷον γὰρ ἀπ' ἀρχῆς μὴ ἐνδοῦναι κακίҳ καὶ προσιοῦσαν διαφυγεῖν ἢ προδαίνουσαν ἀνακόψαι καὶ
 Φανῆναι ταύτης ἀνώτερον · ὥσπερ καὶ πέτραν ἀπ' ἀρχῆς ἐρεῖσαι καὶ ἀρχῆς

10 ἀπλησπόπερος εἶ καὶ κατέχειν τὴν νόσον ἀδυνατεῖς, ταῦτα 208 Α μελέτα, ἐν τούτοις ἴσθι κενούσθω σοι τὸ φιλότιμον ἐν τοῖς ἀκινδύνοις.

29. Οὐ δέχη τοῦτο οὐδὲ ἡ γλῶσσά σου χαλινὸν ἔχει οὐδὲ κρείττων εἴ τῆς φορᾶς, δεῖ δὲ ἀπονοεῖσθαι πάντως καὶ ταῖς πρώταις δυνάμεσι μὴ ὑρίεσθαι — εἴπερ μὴ κἀκείναις μέτρον ἐστὶ τῆς γνώσεως — καὶ πλέον εἶναι μέγαν ἢ ὅσον ὁσιλίαν ἀσέδειαν ὀνομάσης μηδὲ ἀπέλθης προπετῶς καταγούς ἢ ἀπογνούς, ὁ τὴν ἐπιείκειαν ὑπισχνούμενος. ᾿Αλλ.' Β ἐνταῦθά μοι ράνηθι ταπεινός, ἔως ἔξεστιν ˙ ἐνταῦθα τὸν ἀδελρὸν προτίμησον, μὴ μετὰ τῆς σεαυτοῦ βλάδης, ἔνθα ἀδελρὸν προτίμησον, μὴ μετὰ τῆς σεαυτοῦ βλάδης, ἔνθα τὸς κατακρῖναι καὶ ἀτιμάσαι ἐκδαλεῖν ἐστι Χριστοῦ καὶ τῆς μόνης ἐλπίδος, καὶ τὸν λανθάνοντα σῖτον — καὶ σῖτον ἴσως σου τιμιώτερον — συνεκκόψαι τοῖς ζιζανίοις. ᾿Αλλὰ τὸ μὲν ἐκεῖνον διόρθωσαι, καὶ τοῦτο πράως καὶ φιλανθρώπως.

28, 4 φύγωμεν V || δή ex δεί S² || κάν : καί C Maur. || 7 προΙούσαν Β προιούσαν με προσιούσαν Μακίπμε || 9 άνώσασθαι : ἀπώσασθαι SCDW ἀπόσασθαι P (ἀκώ- P²) ἀνασώσασθαι ΑΖ || 12 άκινδύνοις ex κινδύνοις Q

29, 1 σου : σοι Β || 2 κρείττον Ζ || 3 μή οπ. SPCDVZ Elias || 4 μέγα PC corr. P\* || 5 συμφέρον D Maur. corr. D\* || 7 η : ή καὶ VD καὶ WZ || 8 ταπεινός : τὰ πλείονος W || μοι τὸν ἀδελφὸν Α || 9 μετὰ : κατὰ W || ἐπυτοῦ SP BWZ (σε- Β\*) || 12 τὸν ἴσως Α || συνεκόψαι Α

plus tard le vice, de même nous ne devons pas nous montrer audacieux et effrontés dans la discussion sur les petites choses pour que la pratique de la discussion ne nous conduise pas à en abuser à propos des plus grandes. Il est, en effet, plus facile de ne pas se laisser aller à la perversité dès le début et de l'éviter des qu'elle se présente, plutôt que de la retrancher quand elle progresse et de se montrer supérieur à elle; de même aussi est-il plus facile d'étayer un rocher dés le début et de le retenir, plutôt que de le repousser quand il glisse. Et si tu es par trop insatiable, si tu ne peux pas réprimer ta maladie<sup>1</sup>, voici à quoi t'appliquer, voici où te placer : que ton ambition s'épuise sur des sujets sans danger<sup>2</sup>.

29. Tu n'acceptes pas cela, ta langue n'a pas de frein, tu ne peux pas maîtriser ton élan; il faut que tu sois complètement insensé, que tu ne le cèdes pas aux premières puissances8 - si toutefois, même pour elles, il n'y a pas une mesure à leur connaissance -, et que tu sois plus grand qu'il n'est utile ; du moins, ne juge pas défavorablement ton frère, n'appelle pas impiété sa timidité, ne t'éloigne pas en le condamnant hâtivement ou en désespérant de lui, Loi qui professes la modération. Ici4, je t'en prie, montre-toi humble tant que c'est possible ; ici, donne la préférence à ton frère, sans porter préjudice à toi-même, car sur ce point juger défavorablement ton frère et le mépriser, c'est l'écarter du Christ et de l'unique espérance, et c'est arracher avec l'ivraie le blé caché, le blé qui a peut-être plus de valeur que toi. Redresse d'abord ton frère, mais avec douceur et avec humanité, non comme

<sup>29.</sup> a. Cf. Maith. 13, 29.

<sup>28, 6-9</sup> βάον γὰρ ἀπ' ἀρχῆς — ἀνώσποθαι Μαχικιυς Conf., Loci Communes, PG 91, 989 A et 1016 A

<sup>1.</sup> Même mot pour désigner la manie des discussions théologiques dans le Discours 27, 9. P.G.

<sup>2.</sup> Dans le Discours 27, 10, les sujets sans danger sont énumèrés en détail. P.G.

<sup>3.</sup> Les êtres spirituels les plus élevés. P.G.

<sup>4.</sup> Dans le domaine de la discussion théologique. P.G.

μή ώς έχθρὸς μηδὲ ώς ἀπότομος ἰατρὸς μηδὲ ώς εν τοῦτο 15 μόνον εἰδώς, τὴν καῦσιν καὶ τὴν τομήν τὸ δὲ σεαυτοῦ κατάγνωθι καὶ τῆς ἀσθενείας τῆς σῆς. Τἱ γὰρ εἰ λημῶν ἢ ἄλλο τι πάσχων τὰς ὅψεις, ἀμυδρὸν βλέπεις τὸν ῆλιον; Τἱ δὲ εἰ στρέφεσθαί σοι τὸ πᾶν δοκεῖ, ναυτιῶντι τυχὸν ἢ μεθύοντι, καὶ τὴν σὴν ἄγνοιαν ἐτέρων ὑπολαμδάνεις; Πολλὰ δεῖ 20 στραφῆναι καὶ παθεῖν πρὶν ἄλλου καταγνῶναι δυσσέδειαν.

30. Οὐχ ἔστιν ἴσον φυτὸν ἐκτεμεῖν ἢ ἄνθος τι τῶν προσκαίρων, καὶ ἄνθρωπον. Εἰκὼν εἴ Θεοῦ\* καὶ εἰκόνι Θεοῦ διαλέγη, κρίνη καὶ αὐτὸς ὁ κρίνων\* καὶ κρίνεις ἀλλότριον οἰκέτην\*, καὶ δν ἄλλος οἰκονομεῖ. Οὕτω δοκίμαζε τὸν ἀδελφόν σου, ὡς καὶ αὐτὸς ἐν τοῖς αὐτοῖς μέτροις κρινόμενος⁴. Διὰ τοῦτο μὴ ταχέως τέμης μηδὲ ἀλλοτριώσης τὸ μέλος ' ἄδηλον, εἰ μὴ διὰ τούτου προσλυμανῆ τι τῷ ὑγιαίνοντι ' ἀλλὰ « νουθέτησον, ἐπιτίμησον, παρακάλεσον\* ». "Εχεις ἰατρείας κανόνα. Χριστοῦ μαθητής εἶ, τοῦ πράου\* 10 καὶ φιλανθρώπου καὶ τὰς ἀσθενείας ἡμῶν βαστάσαντος\*. Κᾶν τὸ πρῶτον ἀντιδῆ, μακροθύμησον · κᾶν τὸ δεύτερον, μὴ ἀπελπίσης, ἔτι καιρὸς θεραπείας · κᾶν τὸ τρίτον, γενοῦ μὰ ἀπελπίσης, ἔτι καιρὸς θεραπείας · κᾶν τὸ τρίτον, γενοῦ Α ἐκκόψαι μηδὲ μισῆσαι τὴν ἄκαρπον συκῆν καὶ ἀνόνητον

Α ἐκκόψαι μηδὲ μισῆσαι τὴν ἄκαρπον συκῆν καὶ ἀνόνητον 15 ἀλλ' ἐπιστρέψαι καὶ θεραπεῦσαι καὶ περιδαλεῖν κόπρια», τὴν δι' ἐξαγορεύσεως καὶ τῆς εἰς τὸ φανερὸν αἰσχύνης καὶ ἀτιμοτέρας ἀγωγῆς ἐπανόρθωσιν. Τἰς οἰδεν εἰ μεταδαλεῖ καὶ καρποφορήσει καὶ θρέψει τὸν Ἰησοῦν ἀπὸ Βηθανίας ἐπανερχόμενον';

**29,** 14 μηδὲ¹ : μὴ  $VW \parallel μηδὲ¹$  AB : μἡ cett.  $\parallel$  19 πολλά : ἀλλά

PCD mg, corr. mg. P<sup>2</sup> | 20 στραφήναι ex emend. S<sup>2</sup>

30, 1 έκτεμεῖν φυτόν Q || 3 διαλέγη θεοῦ PC || καὶ κρίνη καὶ αὐτός A || καὶ κρίνης D || 4 δν δ άλλος Maur. || δοκίμαζε : δίκαζε C || 5 σου οπ. BV WQS¹ || 7 προσλυμανή τι : προσλυμανεῖ τι CD προσλυμανεῖται BWQZ || 8 παρακάλεσον ἐπιτίμησον B || 9 κανόνας VWQZ || 14-15 μηδέ μισῆσαι — ἐπιστρέψαι οπ. W || 14 μισῆναι B || ἀνόνητον ex emend. P² || 15 καὶ θεραπεῦσαι post κόπρια AB || 19 ἐρχόμενον Z

un ennemi, sans te comporter comme un médecin abrupt, comme un médecin ne connaissant que la cautérisation et l'amputation; ensuite, condamne-toi toi-même et ta propre faiblesse. Pourquoi trouves-tu le soleil obscur, si tu le regardes en étant atteint de chassie ou en ayant une autre affection des yeux? Si tu crois voir tout tourner — peut-être parce que tu as le mal de mer ou parce que tu es ivre —, pourquoi supposes-tu que les autres éprouvent la même illusion que toi? Il faut avoir été tourné et retourné, et avoir passé par de multiples états, avant de condamner un autre pour impiété.

30. Ce n'est pas la même chose de retrancher une plante ou une sleur éphémère, et un homme. Tu es l'image de Dieu\*, tu parles à une image de Dieu, tu seras jugé aussi toi-même, toi qui jugesb; de plus, tu juges le serviteur d'un autrec, et c'est un autre qui est son maître. Examine ton frère en songeant que toi aussi tu seras jugé avec les mêmes mesurese. Aussi, ne te presse pas de couper et de rejeter ce membre tant que tu ne sais pas si le membre qui se porte bien n'en soustrira pas; mais « avertis, reprends, exhorte ». Tu connais la règle de la médecine (des âmes); tu es le disciple du Christ doux et ami des hommes, qui a porté nos faiblessess. Si l'on te résiste la première fois, fais preuve de longanimité; la seconde fois, ne désespère pas : il y a encore un moment pour la guérison ; la troisième fois, sois un cultivateur ami des hommes, demande encore au Maître de ne pas arracher ni prendre en haine le figuier stérile et inutile, mais de le transformer et de mettre du fumier autour de luin, c'est-à-dire de le corriger par l'aveu de la faute, par la honte publique et par une vie plus humiliée. Qui sait s'il ne changera pas, s'il ne portera pas du fruit et s'il ne nourrira pas Jésus revenant de Béthanie<sup>1</sup>?

<sup>80.</sup> a. Cf. Gen. 1, 26-27.
b. Maith. 7, 1.
c. Rom. 14, 4.
d. Cf. Matth. 7, 2; Le 6, 38.
e. H Tim. 4, 2.
f. Cf. Matth. 11, 29.

g. Cf. Is. 53, 4; I Pierre 2, 24. h. Lc 13, 6-9. i. Cf. Matth. 21, 17-18; Mc 11, 12.

31. Ένεγκέ τι της του άδελφου δυσωδίας — η ούσης η δοχούσης — ὁ τῷ πνευματικῷ μύρῳ συγκεχρισμένος, τῷ συντεθειμένω τέχνη μυρεψική, ίνα μεταδώς τούτω τής σης εὐωδίας. Ούχ ἔστιν ἐχίδνης ίὸς ἡ κακία, ἴν' ὁμοῦ τῷ 5 πληγήναι περιδληθής όδύναις, ή καὶ διαφθαρής, καὶ διὰ Β τούτο ή σοι συγγνώμη φυγόντι τὸ θηρίον ή ἀποκτείναντι. 'Αλλ' εἰ μέν εἶ δυνατός, κἀκεῖνον θεράπευσον εἰ δὲ μή, τό γε ἀσφαλές έχεις, έν τῷ μηδέν αὐτὸς τῆς μοχθηρίας μεταλαδείν. 'Οσμή τίς έστιν άηδής το έκείνου πάθος, ήν 10 ἀπελάσει τυχόν τὸ σὸν εὐῶδες ὑπερνικῆσαν. Ταχύ ἀν ἐδέξω τι τοιούτον ύπερ του όμοδούλου καί συγγενούς, οίον Παύλος δ ζηλωτής και διανοηθήναι και είπεῖν ἐτόλμησεν, ἐαυτοῦ, εί οδόν τε, τὸν Ἰσραήλ ἀντεισαχθήναι Χριστῷ διὰ τὸ συμπαθές». δς γε καὶ έζ ύπονοίας πολλάκις μόνης άπο-15 πέμνεις πον άδελφόν, καὶ δν ἴσως ἐκέρδανας ᾶν τῆ χρησπότητι, τούτον άπολλύεις τῆ θρασύτητι, τὸ σὸν μέλος°, ὑπέρ οὖ Χριστός ἀπέθανενα. Εξ τοι καὶ Ισχυρός εξ, φησίν ὁ Παϋλος περί βρωμάτων διαλεγόμενος, καὶ θαρρεῖς τῷ λόγῳ καὶ τῷ γενναίφ τῆς πίστεως, ἀλλά καὶ τὸν ἀδελφὸν οἰκοδό-C 20 μησονε. Μή τῷ βρώματί σου κατάλυει τὸν ὑπὸ Χριστοῦ τῷ κοινῷ πάθει τετιμημένον. Καὶ γὰρ εἰ τὸ πρᾶγμα ἔτερον, άλλ' ὁ γε τῆς παραινέσεως λόγος όμοίως χρήσιμος.

32. Χρή δὲ καὶ νόμον κεῖσθαι παρ' ήμῖν, καθάπερ τοῖς πάλαι σοφοῖς Έβραίων, ἔστιν ᾶς τῶν ἰερῶν βίδλων μή ἀνεῖσθαι τοῖς νέοις, ὡς οὐ λυσιτελούσας ταῖς ἀστηρίκτοις ἔτι

31, 4 τῷ : τὸ ABPC corr. P= [ 5 καὶ ο οπ. V [ 6 φεὐγοντ: PCDZW [ ἀποκτείνοντι Maur. [ 7-8 μήγε, τόγε C μήγε τὸ DZQ μήγε τότε P εἰ δὲ μή \*\*\* S [ 8 ἐν τῷ — μοχθηρίας οπ. S add. mg. S\* ] 9 τίς εκ τι S\*D\* [ 10 ταχύ ἀν : τυχὸν γὰρ Α [ 13 ἀντεισαχθηναι τὸν ἰσραήλ Z [ 14 μόνης πολλάκις VW [ ἀποτέμνης Z [ 15 καὶ οπ. BWQ Maur. [ 16 ἀπολλύς VWQS\* ] 17 εἴ τοι : εἰ τοίνων BV WQS\* Maur. [ 19-20 οἰκονόμησον ΑW

32, 1 χρή δὲ : χρῆν δὲ Q Ματιτ. χρῆναι δὲ ΒS' ἐχρῆν δὲ W [ 2 βιδλίων Z ] 3 λυσιτελούσαις Α

31. a. Cf. II Cor. 2, 15. b. Rom. 9, 3. c. Cf. Rom. 12, 5.

31. Toi qui as reçu l'onction du parfum spirituel composé avec l'art de produire les parfums, apportes-en à la mauvaise odeur - réelle ou apparente - de ton frère, afin de le faire participer à ta bonne odeur. La méchanceté (de ton frère) n'est pas un venin de vipère : tu ne risques pas, dès la piqure, d'être saisi de douleurs ou même de mourir, ce qui te donnerait une excuse pour suir la bête ou pour la tuer. Si tu en es capable, soigne ton frère, lui aussi ; sinon, tu as du moins la sécurité en ne participant pas toi-même à sa perversité. Sa maladie est comme une odeur désagréable que ta bonne odeur chassera peut-être, après en avoir triomphé. Bien vite tu accepterais pour ton compagnon de servitude et ton « frère de race » quelque chose de semblable à ce que Paul, dans son zèle, osa imaginer et dire à cause de sa compassion : qu'Israël soit introduit, au lieu de lui-même, auprès du Christe; d'ailleurs, c'est souvent d'après un simple soupçon que tu retranches ton frère. Celui que tu aurais peut-être gagné par la bonté, par la rudesse tu causes sa perte à lui, ton membree, pour qui le Christ est morte. Si tu es fort, dit Paul en parlant des aliments, et si tu as confiance dans la parole et la générosité de ta foi, édisse du moins ton frères. Par les aliments que tu prends, ne va pas détruire celui à qui le Christ a fait, comme aux autres, l'honneur de soussrir pour lui sa passion. En esset, si le sujet est différent, du moins le principe de l'exhortation a une utilité semblable.

32. Il faut que soit établie chez nous une loi s'inspirant de l'attitude des anciens sages Hébreux qui ne permettaient pas la lecture de certains des saints Livres aux jeunes gens, car ces livres ne profiteraient pas à des âmes encore

I Cor. 12, 27; Éphés. 5, 30. d. I Cor. 8, 11. e. Cf. Rom. 14, 15. f. Cf. Ibid.

και άπαλωτέραις ψυχαίς · ούτω μή παντί μηδε πάντοτε, άλλ'

5 ἔστιν ὅτε καὶ οἶς, τὸν περὶ πίστεως συγχωρεῖσθαι λόγον, τοῖς μὴ παντελῶς όλιγωροτέροις λέγω καὶ νωθροῖς τὴν

- Β διάνοιαν, ἢ τοῖς μὴ λίαν ἀπλήστοις καὶ φιλοτίμοις καὶ θερμοτέροις τοῦ δέοντος εἰς εὐσέδειαν καὶ τοὺς μὲν τάττειν
- 213 Α ἐνταῦθα, οὖ μήτε ἐαυτούς βλάψωσι μήτε ἄλλους ταττόμενοι '
  καὶ τὴν ἐν λόγοις ἐλευθερίαν ἔχειν τούς μετρίους ἐν λόγω,
  - 11 καὶ ὡς ἀληθῶς κοσμίους καὶ σώφρονας τούς πολλούς δὲ ἀπάγοντας τῆς ὁδοῦ ταύτης καὶ τῆς νῦν κατεχούσης φιλολαλίας καὶ ἀρρωστίας, ἐπ' ἄλλο τι τρέπειν ἀρετῆς εἶδος ἀκινδυνότερον, ἔνθα καὶ τὸ ὀλίγωρον ἦττον βλαδερὸν καὶ τὸ ἄπληστον εὐσεδέστερον.
  - 33. Εἰ μὲν γάρ, ὥσπερ « εἴς Κύριος, μία πίστις, ἕν βάπτισμα, εἴς Θεός, ὁ Πατήρ πάντων, καὶ διὰ πάντων, καὶ ἐν πᾶσιν\* », οὕτω καὶ μία τις ἤν σωτηρίας ὁδός, ἡ διὰ λόγου καὶ θεωρίας, καὶ ταύτης ἐκπεσόντας ἔδει τοῦ παντὸς ὁ ἀμαρτεῖν καὶ ἀπορριφθῆναι Θεοῦ καὶ τῆς ἐκεῖθεν ἐλπίδος ' οὐδὲν ἀν ἤν οὕτε τοῦ συμβουλεύειν τὰ τοιαῦτα οὕτε τοῦ πείθεσθαι σφαλερώτερον. Εἰ δέ, ὥσπερ ἐν τοῖς ἀνθρωπίνοις,

82, 4 καὶ ἀπαλωτέραις ἔτι Α | μὴ : μηδὲ BVWQ καὶ μηδὲ Maur. 5 οΙς οπ. VWQ || 6 δλιγώροις VWQS\* Maur. δλιγωτέροις ■ || 9 οδ : οξ D οἱ Α || βλάψουσι SVWQ || 10 μετρίως SCD || 12 ἀπάγοντας : ἀπάγειν Α Μαυτ. || 13 ἀρρωστίας καὶ Α Μαυτ. || τι οπ. ΑWZ || 14 ἀκινδυνώτερον S || δλιγώτερον BD δλίγορον Α : 15 ἀπλησότερον Α W 83, 1 καὶ μία πίστις BVWQ || 5 ἀπορριφθήναι Μαυτ. : ἀπορριφήναι codd. || 6 τὰτοι τοιαύτα D || τοῦ\* οπ. Ζ || 7 σφαλερώτερον S ἀσφα-

λέστερον S<sup>2</sup>

88. a. Éphés. 4, 5-6.

instables et trop délicates¹; de même faut-il que le discours sur la foi ne soit permis ni à tout le monde, ni partout, mais en de certaines circonstances et à certains hommes : je veux dire à ceux qui ne sont pas totalement négligents et qui n'ont pas une pensée débile; ou encore qu'il ne soit pas permis à ceux qui sont trop avides, trop ambitieux et qui s'échaussent plus qu'il ne faut pour la piété²; il faut placer certains hommes là où îls ne nuisent pas à eux-mêmes et aux autres dans cette situation; ceux qui sont modérés dans la discussion, vraiment rangés et sages doivent avoir la liberté pour discuter. Quant aux autres, il faut les écarter de cette voie, de la manie de bavardage qui triomphe maintenant et qui est une maladie³; il faut les tourner vers un autre genre de vertu où la négligence est moins funeste et l'avidité plus pieuse.

33. En esset, si, de même qu'il y a • un seul Seigneur, une seule soi, un seul baptême, un seul Dieu, le Père de tous et par tous et en tous • •, s'il y avait de même une seule voie de salut, celle qui passe par la discussion et l'étude, et si ceux qui s'écartent de cette voie devaient perdre le tout et être rejetés loin de Dieu et de l'espérance de l'au-delà, rien ne serait plus risqué que de donner de tels conseils et de les suivre. Mais il y a, dans les choses

- 2. Terme qui désigne l'orthodoxie. L'orateur ne blâme pas ici le zèle pour l'orthodoxie, il met en garde contre un attachement exclusif à un aspect de la doctrine au détriment des autres, ce qui expose à des erreurs. P.G.
- 3. On peut lire aussi dans les Discours 20, 1 et 27, 2-4 une description de cette φιλολπλία ou γλωσσαλγία (cf. aussi Plagnieux, p. 13-20).
- Le texte de S. Paul porte καὶ Πατήρ au lieu de ὁ Πατήρ de la citation qui en est faite ici; Grégoire omet ensuite ὁ ἐπὶ πάντων.
   P.G.

I. Cette donnée historique concernant les Écritures hébraiques avait déjà été utilisée dans le *Discours* 2, 48, qui, bien qu'écrit dans des circonstances différentes (Grégoire était encore simple prêtre), traite de la bonne organisation de l'Église.

πολλαί διαφοραί βίων καὶ προαιρέσεων, μειζόνων τε καὶ ήττόνων, λαμπροτέρων τε καὶ ἀφανεστέρων, σύτω κἀν τοῖς 10 θείοις σύχ ἕν τι τὸ σῷζόν ἐστιν, σὐδὲ μία τῆς ἀρετῆς ὁδός, ἀλλὰ πλείονες, καὶ τὸ πολλὰς εἶναι μονὰς παρὰ τῷ Θεῷν, — τοῦτο δὴ τὸ θρυλλούμενον κἀν ταῖς πάντων κείμενον γλώσσαις —, σύκ ἄλλο τι ἡ τοῦτο αἴτιον, τὸ πολλὰς εἶναι τὰς ἐκεῖσε φερούσας ὁδούς, τὰς μὲν ἐπικινδυνοτέρας τε καὶ λαμ-15 προτέρας, τὰς δὲ ταπεινοτέρας τε καὶ ἀσφαλεστέρας — τί τὰς ἀσφαλεστέρας ἀφέντες ἐπὶ μίαν ταύτην τρεπόμεθα, τὴν Οῦτως ἐπισφαλῆ καὶ όλισθηρὰν καὶ οὐκ οἴδ' ὅποι φέρουσαν ;

Ή τροφή μέν ούχ ή αὐτή πᾶσι κατάλληλος, ἄλλφ δὲ ἄλλη κατά τὴν διαφοράν καὶ τῶν ἡλικιῶν καὶ τῶν ἔξεων τοῦ δὲ ὁ αὐτὸς πᾶσι συμφέρων ἢ λόγος; Οὐκ ἔγωγε τοῦτο εἴποιμὶ ἄν οὐδὲ προσθοίμην τοῖς λέγουσιν. Εἴ τι οὕν ἐμοὶ πείθεσθε, νέοι καὶ γέροντες, ἄρχοντες λαῶν καὶ ἀρχόμενοι, μονασταὶ καὶ μιγάδες, τὰς μὲν περιττὰς καὶ ἀχρήστους φιλοτιμίας χαίρειν ἐάσατε ταὐτοὶ δὲ διὰ βίου καὶ πολιτείας καὶ λόγων τῶν ἀκινδυνοτέρων τῷ Θεῷ πλησιάζοντες τεύξεσθε τῆς ἐκεῖθεν ἀληθείας καὶ θεωρίας, ἐν Χριστῶ Ἰησοῦ τῷ Κυρίφ ἡμῶν, « ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας» ». ᾿Αμήν.

38, 8-9 μειζόνων — ἀφανεστέρων οπ. Z || 9 ήσσόνων VWD corr. D\* mg || τε οπ. PC || ἀφανεστέρων : σφαλερωτέρων VWQS\* ἀσφανεστέρων D mg. || 11 τὸ : τοῦ BVWQP\* Μαυτ. || μονὰς είναι ΑΒVW παρὰ θεῷ VWQ || 12 δή : δὲ Μαυτ. || τὸ θρυλλούμενον : τὸ θρυλούμενον Z τοῦ θρυλουμένου BVWQS\* Μαυτ. || κειμένου BVWQS\* Μαυτ. κινούμενον Α || 13 τὸ οπ. Z || 14 τε καὶ : καὶ ΑΡCDS\* τε καὶ λαμπροτέρας οπ. S καὶ λαμπροτέρας S\* mg. || 16 ἀφιέντες Z || 17 ὅποι : ὅπου SPCD ZQ ὅπι B (ὅποι S\*D\*) || 19 καὶ οπ. VWQZ || 20 πᾶσιν ὁ αὐτὸς B || 21 εἴποιμ\* : συμδουλεύσαιμι B || προσθείμην C || 22 λαῶν : λαοῦ Α οπ. SPCZ || 26 τευξησθε S || 27 τῷ κυρίῳ ἡμῶν οπ. Β || ῷ πᾶσιν ἡ δόξα καὶ τιμή καὶ κράτος Α ῷ πᾶσιν δόξα V || τοὺς οπ. Μαυτ. || αἰῶνας τῶν αἰὰνων SPC

περί της έν διαλέξεσιν εύταζίας (περί εύταξίας tantum C) καί ότι οù παντός άνθρώπου οδόὲ παντός καιρού τὸ διαλέγεσθαι περί humaines, nombre de vies et d'options différentes, plus grandes ou moins grandes, plus brillantes ou moins brillantes, et il y a, de même, dans les choses divines, non pas un seul moyen de salut ni une seule voie pour la vertu, mais plusieurs, et la cause pour laquelle il existe de multiples demeures auprès de Dieub — refrain qui est sur les langues de tous —, ce n'est pas autre chose que l'existence de plusieurs voies menant au but, alors, pourquoi délaissons-nous les voies plus sûres pour nous tourner vers la seule qui est si risquée, si glissante, et qui mène je ne sais où!?

— Mais est-ce que les mêmes aliments ne conviendraient pas à tous indistinctement? Est-ce que certains conviendraient à celui-ci, d'autres à celui-là, selon la différence des âges et des tempéraments? Est-ce que la même vie ou la même discussion théologique ne seraient pas avantageuses à tous? — Ce n'est pas moi, certes, qui dirai cela ni qui me mettrai du côté de ceux qui l'affirment. Si donc vous m'en croyez, jeunes gens et vieillards, chess des peuples et subordonnés, moines et gens mêlés au monde, laissez de côté les prétentions supersues et inutiles. Au contraire, en vous approchant de Dieu par votre vie, par votre conduite et par les paroles les plus dépourvues de danger, vous atteindrez la vérité et la contemplation de l'au-delà, dans le Christ Jésus, notre Seigneur, « à qui est la gloire pour les siècles ». Amen.

θεότητος ΑC περί της εὐταξίας της ἐν ταῖς δικλέξεσιν Q περί εὐταξίας στίχοι ωια PD subscriptionem erasit S, om. BVWZ

<sup>33,</sup> b. Cf. Jn 14, 2. c. Gal. 1, 5; Hebr. 13, 21.

Mêmes idées, mais exprimées avec plus de mordant dans le Discours 27, 8.

# Πρός άρειανούς καὶ εἰς έαυτόν

213 A

1. Ποῦ ποτέ εἰσιν οἱ τὴν πενίαν ἡμῖν ὁνειδίζοντες, καὶ τὸν πλοῦτον κομπάζοντες; Οἱ πλήθει τὴν Ἐκκλησίαν δρίζοντες καὶ τὸ « βραχὸ » διαπτύοντες « ποίμνιον\* » ; οἱ καὶ θεότητα μετροῦντες καὶ λαὸν σταθμίζοντες ; οἱ τὴν ψάμμον τιμῶντες καὶ τοὺς φωστῆρας ὑδρίζοντες ; οἱ τοὺς κάχληκας θησαυρίζοντες καὶ τοὺς μαργαρίτας ὑπερορῶντες; Οὺ γὰρ ἔσασιν ὅτι οὐ τοσοῦτον ψάμμος ἀστέρων ἀρθονωτέρα

καὶ λίθων διαυγών κάχληκες, όσον ταῦτα ἐκείνων καθαρώτερά

τε καί τιμιώτερα.

10 Πάλιν ἀγανακτεῖς; πάλιν ὁπλίζη; πάλιν ὑδρίζεις; Ἡ καινὴ πίστις; Μικρὸν ἐπίσχες τὴν ἀπειλήν, ἴνα φθέγζωμαι. Οὐχ ὑδρίσομεν, ἀλλ' ἐλέγξομεν οὐκ ἀπειλήσομεν, ἀλλ' ὀνειδίσομεν οὐ πλήξομεν, ἀλλὰ ἀπτρεύσομεν. Ὑδρις σοι

Titulus, πρός άρειανούς καὶ εἰς έκυτόν, ἐρρήθη ἐν κωνσταντινουπόλει SPD¹ (καὶ εἰς ἐκυτὸν dei. S²) πρὸς ἀρειανούς καὶ εἰς ἐκυτὸν AV WDZ τοῦ αὐτοῦ εἰς (πρὸς Q) ἀρειανούς καὶ εἰς ἐκυτὸν CQ inscriptio euanida in B

1, 4 καὶ τὴν ψάμμον Z  $\parallel$  5 κάχλικας P corr. P\*  $\parallel$  6 ὑπερορῶντες : ὑπερορίζοντες A περιορίζοντες WQV mg. S²Z περιορῶντες V  $\parallel$  7 οὐ om. Q  $\parallel$  ψάμμους S  $\parallel$  10 ὑδρίζεις : ὑδρις VWQS²Z  $\parallel$  11 κενή ASPD  $\parallel$  12 ὑδρίσωμεν BZ corr. B²  $\parallel$  ἐλέγξωμεν BZ  $\parallel$  ἀπειλήσωμεν WZ corr. W²  $\parallel$  13 ὁνειδίσωμεν BZ  $\parallel$  πλήξωμεν WZ corr. W² ἱατρεύσωμεν BZ

1. a. Le 12, 32.

#### DISCOURS 33

## Aux ariens et sur lui-même

1. Où sont donc ceux qui nous reprochent notre pauvreté et se vantent de leur richesse, ceux pour qui l'Église se borne à une multitude et qui font si du « petit troupeau • 1 », ceux qui mesurent la divinité et pèsent le peuple à la balance, ceux qui estiment le sable et insultent aux slambeaux du ciel, ceux qui amassent les cailloux et dédaignent les perles? Ils ne savent pas, en esset, que si les grains de sable sont plus nombreux que les astres et les cailloux plus nombreux que les brillants, ces derniers sont d'autant plus purs et plus précieux.

Tu t'indignes encore? Tu prends encore les armes? Tu insultes encore? Notre foi est nouvelle<sup>3</sup>? Réprime un peu tes menaces pour que je puisse parler. Nous n'insulterons pas, mais nous réfuterons; nous ne ferons pas des menaces, mais des reproches; nous ne frapperons pas, mais nous soignerons<sup>4</sup>. Est-ce encore là une insulte, à tes yeux? Quel

des personnes, « mesurait » la nature divine, l'attribuait en réalité seulement au Père, et en privait le Fils et l'Esprit, les considérant comme des créatures. L'Esprit était, d'ailleurs, placé par les ariens à un niveau encore inférieur à celui du Fils, à propos duquel ils abusaient du mot de l'Apôtre : « premier-né de toute la création » (Col. 1, 15) pour prétendre qu'il était créé, lui aussi. Contre l'« inégalité de nature », cf. Discours 18, 16; 34, 10; 36, 10; 40, 42; 43, 30.

3. Pour des gens habitués à l'arianisme, la doctrine orthodoxe paraît une soi nouvelle; Grégoire fait allusion à ce grief dans le poème Sur su vie : « Tout d'abord la ville s'échaussa contre nous : on croyait que nous introduisions plusieurs dieux au lieu d'un seul » (v. 654-655, PG 37, 1074). P.G.

4. Cf. la métaphore du médecin : Discours 32, 2.

<sup>1.</sup> Indication prouvant que ce discours a été prononcé au début du séjour de Grégoire à Constantinople.

<sup>2.</sup> Allusion polémique à la théologie arienne, qui, refusant l'égalité

καὶ τοῦτο δοκεῖ ; Τῆς ὑπερηφανίας. Κάνταῦθα δοῦλον ποιεῖς 15 τὸν ὁμότιμον ; Εἰ δὲ μή, δέξαι μου τὴν παρρησίαν. Καὶ Β ἀδελφὸς ἀδελφὸν ἐλέγχει πλεονεκτούμενος.

2. Βούλει σοι τὰ τοῦ Θεοῦ πρὸς τὸν Ἰσραὴλ φθέγζομαι, τραχηλιῶντα καὶ σκληρυνόμενον; « Λαός μου, τἱ ἐποίησά σοι, ἢ τἱ ἠδίκησά σε, ἢ τἱ παρηνώχλησά σοι\*; » Μᾶλλον δὲ πρὸς σέ μοι τὸν ὑδριστὴν ὁ λόγος. Κακῶς μὲν τοὺς ὁ ἀλλήλων ἐπιτηροῦμεν καιροὺς καὶ τὸ σύμψυχον τῷ ἐτεροδόξῷ λύσαντες, μικροῦ καὶ τῶν νῦν πολεμούντων ἡμῖν βαρδάρων, οῦς ἡ Τριὰς λυομένη συνέστησεν. Γεγόναμεν ἀλλήλοις ἀπανθρωπότεροι καὶ θρασύτεροι, πλὴν ὅσον οὐ ξένοι βάλλομεν ξένους οὐδὲ ἀλλογλώσσους ἀλλόγλωσσοι — ὁ καὶ οξον οἱ τῆς αὐτῆς οἰκίας, φέρομέν τε καὶ ἄγομεν. Εἰ βούλει δέ, τὰ τοῦ αὐτοῦ σώματος μέλη» δαπανῶμεν καὶ δαπανώμεθα καὶ οὐχὶ τοῦτό πω δεινόν, καίπερ ὅν τηλικοῦτον, ἀλλ' ὅτι καὶ προσθήκην νομίζομεν τὴν ὑφαίρεσιν. Ἐπεὶ δὲ οὕτως ἔγομεν καὶ μετὰ τῶν καιρῶν πιστεύομεν, ἀντιθῶμεν

1, 14 δοκεξ εκ δοκεῖς W<sup>2</sup> | ποιξς A | 15 τον : το P<sup>2</sup> mg. CWZ ] μου BSPCD om. AVWQZ

2, 1 φθέγξωμας AW [ 6 μικροῦ : μικραὶ Ζ ] ήμᾶς C || 11 οἰκίας ex emend. B || 13 τοῦτό πω : τοῦτό πως CD τουτού ποτε S (τοῦτό πω S¹D²) τοῦτο οὅπω Β τοῦτο Α τοῦτό που Maur. || τὸ δεινὸν AD || 14 νομίζομεν : πεποιήμεθα DP mg. νομίζομεν D mg. || 15 καιρῶν : πιστῶν B

orgueil! Ici encore tu considères comme un esclave ton égal en dignité? Sinon, accepte ma franchise; même le frère réfute son frère, quand celui-ci lui porte préjudice<sup>b</sup>.

2. Veux-tu que je te fasse entendre les paroles de Dieu à Israël, quand il raidit le con et manifeste son endurcissement : • Mon peuple, que t'ai-je fait • ou quelle injustice ai-je commise envers toi, « ou en quoi t'ai-je peiné » ? Mais plutôt à toi qui insultes, voici ce que j'ai à dire : nous épions méchamment les occasions1 de nous faire du mal, nous avons détruit la concorde par des opinions hétérodoxes, et nous sommes devenus, ou peu s'en faut, les uns pour les autres plus inhumains et plus violents que ceux qui nous font maintenant la guerre, ces Barbares qu'a réunis la destruction infligée à la Trinité<sup>2</sup>; il y a cependant une différence : nous ne sommes pas des étrangers qui frappons des étrangers, ni des gens d'une autre langue qui frappons ceux qui ne parlent pas la même langue - ce qui est une faible consolation dans notre désastre -, mais nous sommes comme des hommes de la même famille et nous nous livrons au pillage les uns chez les autres, ou bien, si tu le veux, nous sommes les membres du même corps' et nous nous déchirons mutuellement. Et ce qui est terrible, ce n'est pas encore cette situation - bien qu'elle soit telle -, mais c'est le fait que nous regardons notre diminution<sup>3</sup> comme un accroissement. Puisque nous en sommes là, et que notre foi se règle sur les circonstances, opposons ces circonstances les unes

<sup>1,</sup> b. Cf. Matth. 18, 45.

<sup>2.</sup> a. Mich. 6, 6. b. Cf. Rom. 12, 5; f Cor. 12, 27; Ephés. 5, 30.

<sup>1.</sup> Καιρός désigne ici la chance d'un parti religieux, surtout s'il est soutenu par le pouvoir temporel; cf. ci-dessous chap. 5 et Discours 18, 16; 31, 28; 34, 4; 36, 9.

<sup>2.</sup> Grégoire dit que la destruction infligée à la Trinité a « réuni les Barbares » (c'est-à-dire les Goths) qui font la guerre à l'Empire; c'est une allusion aux dévastations des Goths qui, après la bataille d'Andrinople (378), ravagèrent la Thrace et arrivérent jusque sous

les murs de Constantinople. Les Goths n'avaient pas encore été vaincus par Théodose, ce qui ne sera fait qu'à l'automne de 380 (Théodose entrera en vainqueur à Constantinople le 24 novembre 380; voir Gallay, Vie, p. 177-178 et la note de cette dernière page). P.G.

<sup>3.</sup> Thy boxinson, c'est-à-dire la scission provoquée par l'hérésie et qui enlevait une partie des fidèles à l'évêque orthodoxe.

τούς καιρούς άλλήλοις σύ τον σόν βασιλέα κάγω τούς εξιούς σύ τον 'Αχαάδ, εγώ τον 'Ιωσίαν. Διήγησαί μοι την σην επιείκειαν, κάγω την εξιήν θρασύτητα. Μάλλον δεί, την μεν σην πολλαί και γλώσσαι και βίδλοι φέρουσιν, 217 Α άς και ό μελλων ύπολήψεται χρόνος, έμοι δοκείν, ή άθάνατος 21 στήλη των πράξεων ' έγω δε την έμαυτοῦ διηγήσομαι.

3. Τίνα δήμον ἐπήγαγόν σοι θράσει φερόμενον; Τίνας όπλίτας παρέταξα; Τίνα στρατηγόν θυμῷ ζέοντα καὶ τῶν ἐπιτασσόντων θρασύτερον, καὶ τοῦτον οὐδὲ Χριστιανόν, ἀλλ' οἰκείαν θρησκείαν προσάγοντα τοῖς ἐαυτοῦ δαίμοσι, τὴν καθ' ἡμῶν ἀσέδειαν; Τίνας εὐχομένους ἐπολιόρκησα καὶ τὰς χεῖρας πρὸς Θεὸν αἴροντας; Τίνας ψαλμωδίας σάλπιγξιν ἔστησα; Τίνων μυστικὸν αἴμα φονικοῖς αἴμασιν ἔμιξα; Τίνων οἰμωγὰς θρήνοις ἔπαυσα, πνευματικὰς όλεθρίοις, καὶ δάκρυσι τραγωδίας δάκρυα κατανύξεως; Ποῖον προσευχῆς οἴκον» πεποίηκα πολυάνδριον; Ποῖα λειτουργικὰ σκεύη καὶ τοῖς πολλοῖς ἄψαυστα χερσίν ἀνόμων

2, 17 άχαάμ Α , κάγω SZ | 19 καὶ βίδλοι καὶ γλώσσα: SCB corr. S¹

8, 2 ὁπλίτας : πολίτας  $V \parallel ζέσαντα B \parallel 6 θεδν : τὸν θεὸν BQPCD (uncuum in <math>W) \parallel 8$  θρήνοις post ὁλεθρίοις habent AD  $\parallel$  9-15 (ξεως) — [ως] uncuum in B

aux autres : présente ton roi<sup>1</sup>, et moi je présenterai les miens ; toi, ton Achab, moi, mon Josias<sup>2</sup> ; raconte-moi ta « douceur » et moi je te raconterai mon « audace<sup>3</sup> ». Mais plutôt, ce qui te concerne, beaucoup de langues et de livres le rapportent, et ce sera, je pense, recueilli par la postérité, stèle immortelle relatant tes actes. Quant à moi, ce qui me concerne, je vais le raconter.

3. Quel peuple emporté par son audace ai-je amené contre toi? Quels hoplites ai-je rangés en bataille? Quel général ai-je envoyé, bouillant de colère, plus audacieux que ses maîtres, et qui, n'étant même pas chrétien, offrait son impiété envers nous à ses dieux, comme un hommage qui leur convenait? Quelles personnes en prière, les mains levées vers Dieu, ai-je assiègées? Quelles psalmodies ai-je arrêtées par le hruit des trompettes? De qui ai-je versé le sang en le mêlant au sang mystique? De qui ai-je fait cesser les gémissements spirituels par des lamentations de mort, et les larmes de componction par des larmes tragiques? De quelle « maison de prière » ai-je fait un cimetière? Quels vases liturgiques, que la foule ne doit pas toucher, ai-je livrés aux mains des impies, soit à un

3. Dit avec ironie, comme sont ironiques toutes les questions du chap. 3, qui suit.

<sup>8.</sup> Is. 56, 7; Le 19, 46.

<sup>1.</sup> L'empereur des ariens, c'est-à-dire Valens, était déjà mort, à Andrinople; mais, tant que Théodose n'était pas entré à Constantinople, les autorités de la ville continuaient évidemment une politique pro-arienne.

<sup>2.</sup> Achab, le roi imple, représente Valens; les scholiastes présentent cette identification. Pour Josias, le roi pieux, les scholiastes proposent Théodose avec quelque hésitation. Cette réticence vient du fait que Grégoire a énoncé un pluriel (\* les miens \*), mais la difficulté disparaît si l'on entend par Josias à la fois Gratien (375-383) et Théodose, associé à l'Empire par Gratien le 19 janvier 379. P.G.

<sup>4.</sup> Il s'agit de Palladios, préfet d'Égypte sous Valens et connu par ses violences contre les orthodoxes. On a ici la description de l'assaut donné à l'église de Téoné, à Alexandrie, par Palladios, qui avait profité de la discorde entre ariens et nicéens (l'évêque arien, Lucius, avait chassé Pierre, successeur d'Athanase). Pierre raconte cet assaut dans une lettre conservée par Théodoret, Hist. eccl. IV, 21-22 (GCS, éd. Parmentier, p. 249 s.). Peut-être Grégoire avait-il lu un exemplaire de cette lettre. Cet épisode, auquel se réfère aussi le Discours 25, 12, semble avoir inspiré le faussaire qui a composé le Discours 35.

<sup>5.</sup> THÉODORET l'affirme par trois fois : Hist. eccl. IV, 21 (p. 247) et IV, 22 (p. 249 et 258). P.G.

έζέδωκα, ή Ναβουζαρδάν τῷ ἀρχιμαγείρω» ή Βαλπάσαρ τῷ κακῶς ἐν τοῖς άγίοις τρυφήσαντι, καὶ μέντοι καὶ δίκας είσπραχθέντι τῆς ἀπονοίας ἀξίας»; « Θυσιαστήρια ήγα-15 πημένα η, ώς φησιν ή θεία Γραφή, νῦν δὲ καθυδρισμένα. ύμων δὲ ποιον δι' ήμας κατωρχήσατο μειράκιον ἀσεληές. αίσχοὰ λυγιζόμενον καὶ καμπτόμενον; μάλλον δέ, διὰ τίνος εγώ τοιούτου το μέγα μυστήριον καὶ θεῖον έξωρχησάμην ; Καθέδρα τιμία καὶ τιμίων ἀνδρῶν ἔδρυμα καὶ ἀνά-Ο παυμα, και πολλούς εύσεδεῖς άμείψασα ἱερέας άνωθεν τά 21 θεΐα μυσταγωγήσαντας έπὶ δὲ σὲ τίς ἀνέδη δημηγόρος Ελλην καὶ γλώσσα πονηρά τὰ Χριστιανών στηλιτεύουσα: Παρθένων αίδως καὶ σεμνότης, δύεις άνδρων μηδὲ σωφρόνων φέρουσα, σὲ δὲ τίς ἡμῶν ἤσχυνε καὶ καθύδρισε μέχρι τῶν 25 άθεάτων, και άσεδων δύεσι προύθηκε θέαν έλεεινήν και του Σοδομιτικού πυρός άξίαν; Έω γάρ θανάτους λέγευν τζε αλσχύνης άνεκτοτέρους.

Φ 4. Τίνας ἐπαφήκαμεν θῆρας ἀγίων σώμασιν, ὡς τινες τὴν ἀπάνθρωπον φύσιν δημοσιεύσαντες, ἐν ἐγκαλέσαντες μόνον, τὸ μὴ τῆ ἀσεδεία συνθέσθαι μηδὲ τῆ κοινωνία χρανθῆς 200 Α ναι, ἡν ὡς ἰὸν ὄφεως φεύγομεν, οὐ σῶμα βλάπτουσαν. τὰ

8, 12 νεδουζαρδέ PC | 14-15 ήγαπημένα : ήγιασμένα W || 15 θεία om. Q || νωνί W || 16 ποΐον δὲ ex ποιδὲ Α\* || 17 λογιζόμενον C || 18 τοιούτου ἐγὼ VWQZ || καὶ θεῖον om. S add. S\* || 19 ἴδρυμα ex ἴδρυμμα S\* || 20 ἀμείψας C ἀμεῖψαν W || 21 ἐπὶ ex emend. S\* 22 καὶ τὰ χριστιανῶν S || 23 παρθένων ex παρθένω S\* || 24 ὕδρισε καὶ κατήσχυνε D || καὶ μέχρι D || 26 σοδομιτικοῦ : σοδομιτῶν ΑΥWQZ 4, 2 ἀπάνθρωπον : ἀπανθρωπίαν ΑΡ\* ἀνθρωπείαν VQZ Maur. ἀπανθρωπεία W || ούσιν del. P\* || ἐν ἐγκαλέσαντες om. P mg. P\* || 4

8, b. Cf. IV Rois 25, 8.11.20 (LXX).
c. Dan. 5, 1.30.
d. Os. 8, 11 (LXX).
e. Cf. Gen. 11, 24.

φεύγωμεν S corr. S<sup>a</sup>

Nabuzardan, le chef de cuisine<sup>b 1</sup>, soit à un Balthazar<sup>2</sup>, qui fit le mal en se livrant à la débauche avec les objets saints, et qui vraiment paya le juste prix de sa foliec? · Autels chérisa, comme dit la divine Écriture, mais maintenant outragés, devant lequel d'entre vous un jeune impudique a-t-il dansé à cause de nous par dérision avec des contorsions et des inflexions honteuses<sup>3</sup>, ou plutôt, quel personnage de cette sorte ai-je employé pour bafouer en une danse le grand et divin mystère? Chaire vénérable, siège et repos d'hommes vénérables, où beaucoup de prêtres pieux se sont succédé et, depuis le début, ont initié aux mystères divins, quel harangueur grec4 est monté jusqu'à toi, et quelle langue perverse flétrissant la foi des chrétiens<sup>5</sup>? Pudeur et gravité des vierges, qui ne supportez même pas les regards d'hommes vertueux, qui d'entre nous vous a insultées et outragées jusqu'à montrer ce qui ne doit pas être vu et jusqu'à présenter au regard des impies un spectacle lamentable et digne du feu de Sodomee? Car je ne parle pas des meurtres, moins intolérables que cette honte.

4. Quelles bêtes avons-nous lancées contre les corps des saints<sup>6</sup>, comme l'ont fait certains qui ont révélé leur naturel inhumain, en n'ayant contre eux qu'un seul grief,

discutant de théologie avec Basile, laissa échapper un barbarisme; sur quoi Basile répliqua : «Voilà un Démosthène illettré!» (Τπάοροκετ, ορ. cit. IV, 19, p. 245). P.G.

- 2. Balthazar désigne l'empereur Valens, P.G.
- 3. Théodoret, Hist. eccl. IV, 22, p. 251-252, P.G.
- 4. L'expression δημηγόρος Έλλην (c'est-à-dire païen) correspond au δημηγόρος αίσχρὸς κατά Χριστοῦ dont parle la lettre de Pierre (Théodorer, op. cit. IV, 22, p. 252, ligne I); cf. aussi la description de Grégoire dans le Discours 25, 12 : δημηγορήσας έπὶ τῶν ἱερῶν θρόνων γλώσσας βλασφήμους, μυστήρια κωμφδούμενα...
- Voir aussi dans le Discours 42, 26 une invocation à la καθέδρα τιμία.
- 6. Autres violences des ariens contre les nicéens, qui ne sont rependant, pour la plupart, qu'imparfaitement connues.

Grégoire appeile Nabuzardan (comme le cuisinier de Nabuchodonosor : IV Rois 25, 8.11.20 [LXX]) le chei cuisinier de l'empereur Valens, qui se nommait en réalité Démosthène. C'est lui qui, en

5 δὲ βάθη μελαίνουσαν τῆς ψυχῆς; τίσι καὶ τὸ θάψαι νεκρούς ἔγκλημα γέγονεν, οθς καὶ θῆρες ἡδέσθησαν ; καὶ τὸ ἔγκλημα πόσον ; "Αλλου θεάτρου καὶ θηρῶν ἄλλων ἄξιου. Τίνων ἐπισκόπων γηραιαὶ σάρκες τοῖς ὅνυζι κατεξάνθησαν, παρόντων τῶν μυηθέντων καὶ βοηθεῖν οὐκ ἐχόντων, πλὴν τοῦ δακρύειν : μετὰ Χριστοῦ κρεμασθεῖσαι τῷ παθεῖν

10 νικήσασαι, καὶ τῷ τιμίῳ αξματι τὸν λαὸν ἐαντίσασαι\* καὶ τέλος ἀπαχθεῖσαι τὴν ἐπὶ θάνατον, Χριστῷ καὶ συντα- φησόμεναι\* καὶ συνδοξασθησόμεναι\*, Χριστῷ τῷ τὸν κόσμον νικήσαντι\* διὰ τοιούτων σφαγίων τε καὶ θυμάτων; Τίνας πρεσδυτέρους ἐναντίαι φύσεις, ὕδωρ καὶ πῦρ, ἐμερίσαντο,

Β 15 πυρσόν ἄραντας ξένον ἐπὶ θαλάσσης καὶ τἢ νηὶ συμφλεχθέντας ἐρ' ἢς ἀνήχθησαν ; Τίνες — ἵνα τὰ πλείω συγκαλύψω τῶν ἡμετέρων κακῶν — καὶ ὑπ' αὐτῶν τῶν ἀρχόντων ἀπανθρωπίαν ἐνεκλήθησαν, τῶν τὰ τοιαῦτα χαριζομένων ; Καὶ γὰρ εἰ ταῖς ἐπιθυμίαις ὑπηρέτουν, ἀλλ' οὖν ἐμίσουν τῆς προαιρέσεως

20 τὸ ὡμόν. Τὸ μὲν γὰρ ἢν τοῦ καιροῦ, τὸ δὲ τοῦ λογισμοῦ, καὶ τὸ μὲν τῆς τοῦ βασιλέως παρανομίας, τὸ δὲ τῆς τῶν νόμων, οἰς δικάζειν ἐχρῆν, συναισθήσεως.

4, 5 τῆς ψυχῆς: τῶν ψυχῶν S om. A WQ Z , 7 θηρῶν: θρηνῶν mg. D θηρίων A || 8 γηρεαί SW γηρειαί V || 9 τὸ δακρύειν S || τῷ πάθει C DQ τὸ παθεῖν S || 11 ἀπαχθῆσαι A ἀπήχθησαν Z || τὴν ἐπὶ θάνατον AD² mg. τὴν ἐπὶ θανάτω cett. codd. τὸν ἐπὶ θάνατον Maur. || post Χριοτῷ add. καὶ συσταυρωθησόμεναι Maur. || 12 τῷ om. S add. S² || 13 τῶν τοιούτων PC || 15 ἄραντες BSD || ἐπὶ : ὑπέρ AVQ Z W uacuum || 18 ἀνεκλήθησαν C || χειριζομένων W || 20 τὸν ὡμὸν S del. S² om. WQ || 21 τῆς² : τοῖς C

celui de ne s'être pas agrégés à l'impiété et de ne s'être pas souillés par la communion avec les impies, cette communion que nous évitons comme un venin de serpent, car elle ne nuit pas au corps mais elle noircit jusqu'aux profondeurs de l'âme. A qui également a-t-on fait grief d'avoir enseveli des cadavres que même les bêtes avaient respectés? Et ce grief, que vaut-il? C'est d'un autre théâtre et d'autres bêtes qu'il est digne. De quels évêques a-t-on déchiré les chairs séniles avec des ongles de fer en présence de leurs initiés<sup>2</sup> qui ne pouvaient apporter d'autre secours que leurs larmes? Mais c'est avec le Christ que ces chairs ont été suspendues, qu'elles ont remporté la victoire par la souffrance, qu'elles ont aspergé le peuple. avec leur sang précieux, et, à la fin, qu'elles ont été emmenées à la mort pour être ensevelies avec le Christe et glorifiées avec le Christe, ce Christ qui a vaincu le monde grâce à de telles victimes et de telles offrandes. Quels prêtres furent séparés par deux éléments contraires, le feu et l'eau, élevant un étrange fanal sur la mer et brûlant avec le navire sur lequel ils avaient été embarqués3? Et, pour dissimuler la majeure partie de nos maux, qui donc a été accusé d'inhumanité par ces magistrats eux-mêmes qui cherchaient si bien à plaire? Car, s'ils servaient les passions d'un autre, ils haïssaient du moins la cruauté de la décision. L'obéissance était due aux circonstances, la cruauté était raisonnée ; d'un côté il y avait la scéléralesse de l'empereur<sup>4</sup>, de l'autre, la pleine conscience des lois selon lesquelles il fallait juger.

<sup>4.</sup> a. Cf. Hébr. 9, 19. b. Cf. Rom. 6, 4; Col. 2, 12. c. Cf. Rom. 8, 7. d. Cf. Jn 16, 33.

<sup>1.</sup> Peut-être s'agit-il des châtiments de l'au-delà. P.G.

Terme qui désigne alors couramment le baptème chrétien.
 Une preuve péremptoire de ce sens est fournie par Grégoire lui-même, quand il écrit : τῷ βαπτίσματι τελεσθείς (Discours 43, 48, PG 37, 557 C). P.G.

<sup>3.</sup> Quatre-vingts prêtres, qui avaient protesté auprès de l'empereur Valens contre la nomination de l'évêque arien Démophile au siège de Constantinopie, furent embarqués par ordre du préfet Modestus sur un navire que l'on abandonna en pleine mer, après y avoir mis le feu. L'événement est encore raconté par Grégoire dans les Discours 25, 10 et 43, 46, ainsi que par Socnate (Hist. eccl. IV, 16, PG 67, 499 С) et par Тиборокет (Hist. eccl. IV, 24, p. 262). Р.G.

<sup>4.</sup> L'empereur est Valens.

5. Ἡ ἴνα τὰ παλαιότερα λέγωμεν, καὶ ταῦτα γὰρ τῆς αὐτῆς φρατρίας, τίνας περιελών χεῖρας, ἢ τεθνηκότων ἢ ζώντων ἀγίων, κατεψευσάμην, ἵνα τὴν πίστιν πολεμήσω διὰ τῆς ἐπηρείας; Τίνων ἐζορίας ὡς εὐεργεσίας ἢρίθμησα 5 καὶ οὐδὲ φιλοσόφων ἱερέων ἢδέσθην ἱερὰ συστήματα, ὅθεν τοὺς ἰκέτας ἐζήτουν; Τοὐναντίον μὲν οὖν κὰκείνους ἐποίησα μάρτυρας, ὑπὲρ τοῦ καλοῦ κινδυνεύοντας; Τίσιν ἐπεισήγαγον πόρνας ἀσάρκοις μικροῦ καὶ ἀναίμοσι, τὴν περὶ τῶν λόγων ἀσέλγειαν ἐγκαλούμενος; Τίνας τῶν εὐσεδῶν τῆς πατρίδος
221 Α ὑπερορίσας, ἀνδρῶν ἀνόμων χερσὶ παρέδωκα, ἵν' ὡς θῆρες 11 εἰρχθέντες ἐν ἀφεγγέσιν οἴκοις καὶ ἀλλήλων διαζευχθέντες

11 εξρχθέντες έν άφεγγέσιν οϊκοις καὶ ἀλλήλων διαζευχθέντες — τοῦτο γὰρ δὴ τὸ τῆς τραγωδίας βαρύτατον — λιμῷ καὶ δίψει κακοπαθήσωσι, τροφὴν μετρούμενοι, καὶ ταύτην διὰ στενῶν τῶν πόρων, καὶ οὐδὲ τοὺς συναλγοῦντας ὁρᾶν ἐώμενοι; 15 Καὶ ταῦτα, τίνες; « Ὠν οὐκ ἦν ἄζιος ὁ κόσμος ». Οῦτω

τιμάτε πίστιν όμεζς; ούτω ζενίζετε;

'Αγνοείτε τὰ πλείω τούτων, καὶ λίαν εἰκότως, διὰ τὸ πληθος τῶν δραμάτων καὶ τῆς ἐν τῷ ποιείν τρυφης ' ἀλλὰ τὸ πάσχον μνημονικώτερον.

5, 2 φρατρίας Α Maur. : φατρίας cett. codd. | 4 ἐπηρείας ex ἐπήρας Q² || ■ ἱερέων : ἱερών VQ Z || 6 οὐν om. Q || 8 τῶν λόγων Maur. : τὸν λόγον andd. || 9 ἐγκαλουμένους C || 12 δὴ mg. S || δίψει ex emend. S || 14 τῶν om. Q || 15 ταύτας V || 17 ἀγνωεῖτε S corr. S² || εἰκότως : εἰκός BD || 17-18 διὰ τὸ --- τρυφῆς om. Q || 19 πάσχον ex πάσχων S²

5. Ou bien, pour parler des actes plus anciens et accomplis, en effet, par des gens de la même phratrie¹, à qui, parmi les saints personnages morts ou vivants ai-je coupé les mains, pour accuser faussement et faire la guerre à la foi par le moyen de la calomnie2? De qui ai-je compté les bannissements comme des bienfaits3 et de quels saints philosophes ai-je violé les saintes assemblées, en y cherchant des gens qui me supplieraient? Bien plus, ai-je. à l'inverse, fait de ceux-là aussi des martyrs, parce qu'ils bravaient le danger pour le bien? Auxquels de ces hommes, qui n'ont presque ni chair ni sang, ai-je envoyé des femmes de mauvaise vie, moi à qui l'on reproche d'être impudent dans mes paroles? Quels pieux personnages ai-je bannis de leur patrie et ai-je livrés aux mains de peuples sans loi, pour qu'ils fussent parqués comme des bêtes dans des bâtiments obscurs, pour qu'ils fussent séparés les uns des autres - c'est là le plus pénible de cette tragédie -, pour qu'on les fit souffrir de la faim et de la soif, leur mesurant la nourriture et la faisant passer par des orifices étroits, sans même leur laisser apercevoir ceux qui souffraient avec eux? Et ce sort, pour qui était-il? Pour ceux « dont le monde n'était pas dignes à ». Est-ce ainsi que vous honorez la foi? Est-ce ainsi que vous pratiquez l'hospitalité?

Vous ignorez la plupart de ces faits? C'est très vraisemblable, étant donné le grand nombre des actes et le plaisir que vous prenez à les accomplir; mais ce qui souffre a plus de mémoire.

<sup>5.</sup> a. Hébr. 11, 38.

<sup>1.</sup> Ce terme désignait chez les Athèniens les membres d'une association religieuse ; il est appliqué ici aux hérétiques. P.G.

<sup>2.</sup> Suite de la description des violences; mais celles-ci datent de périodes plus anciennes. La calomnie évoquée ici est l'accusation portée par les ariens contre Athanase d'avoir coupé une main à l'évêque Arsène et de l'avoir tué. Mais Arsène fut retrouvé vivant et avec ses deux mains (Athanase, Apologie contre les ariens 65-69, éd. Opitz, Berlin et Leipzig 1935, p. 144, 3 - 148, 8; Rufin, Hist. etcl. I, 17, PL 23, 490 B; Socrate, Hist. etcl. I, 29, PG 67, 160 B-161 B). P.G.

De nombreux évêques orthodoxes furent exilés par les empereurs ariens Constance et Vaiens. P.G.

<sup>4.</sup> Les saints philosophes sont les moines. Le verbe φιλοσοφεῖν signific aussi • mener une vie contemplative • : cf. Τ. δριστικ, p. 133-134, qui renvoie opportunément aux Discours 26, 7 et 39, 8.

<sup>5.</sup> Élie de Crète pense qu'il s'agit de Paul, évêque de Constantinople, trois fois exilé, et finalement étrangié à Cucuse, en Cappadoce (cf. Socrare, Hist. eccl. II, 26, PG 67, 268 B, et voir Lecicon für Theologie und Kirche, Freiburg i. B. 1930, 8, 47). Mention est faite aussi de sévices de ce genre par Théodoret, Hist. eccl. IV, 21, 3-13 (lettre de Pierre d'Alexandrie), p. 247-249, P.G.

Τί μοι τὰ πόρρω λέγειν; 'Αλλά τινες καὶ τοῦ καιροῦ γεγόνασι βιαιότεροι, καθάπερ οἱ κατὰ φραγμῶν ώθούμενοι σύες. Ζητῷ μου τὸ χθὲς ὑμῶν σφάγιον, τὸν γέροντα καὶ 'Αδραμιαῖον πατέρα, ὁν ἐκ τῆς ὑπερορίας ἀχθέντα λίθοις Β ἐδεξιώσασθε, μεσούσης ἡμέρας, ἐν μέση πόλει. 'Ημεῖς δὲ καὶ τοὺς φονεῖς, εἰ μὴ φορτικὸν εἰπεῖν, ἐζητησάμεθα 26 κινδυνεύοντας. « Ποῖα τούτων ἴλεως ἔσομαί σοι »; φησί που τῆς Γραφῆς ὁ Θεός». Τὶ τούτων ἐπαινέσω; μᾶλλον δέ, ἐκ ποίων ὑμᾶς ἀναδήσομαι;

6. Έπεὶ δὲ τοιαῦτα τὰ σὰ καὶ οὕτως ἔχοντα, λέγε μοι καὶ τὰς ἐμὰς ἀδικίας, ἵν' ἢ παύσωμαι κακὸς ῶν ἢ αἰσχύνωμαι.
Ως ἔγωγε μάλιστα μὲν εὕχομαι μηδὲν ἀμαρτεῖν εἰ δ' οῦν, καὶ ἀδικῶν ἐπανάγεσθαι δευτέρα μερὶς αὕτη τῶν τὸν δίκαιον ἐν πρωτολογία γίνομαι, χαίρω γε ὑπ' ἄλλου θεραπευόμενος. « Μικρά σοι, φησίν, ἡ πόλις, καὶ οὐδὲ πόλις, ἀλλὰ χωρίον ζηρὸν καὶ ἄχαρι καὶ ὁλίγοις οἰκούμενον. ■

5, 20 καὶ οπι.  $V \parallel 24$  ἐδέξασθε  $A \parallel 25$  εἰ μὴ φορτικόν εἰπεῖν καὶ τοὺς φονεῖς  $W \parallel 26$  κινδυνεύοντες  $P \parallel 27$  μάλλον δέ : μάλλον cum έχ ποίων conjunction. A cum έπαινέσω VWQZ

6, 6 προτολογία S | γένωμαι W γένομαι Α γίνωμαι D | χαίρω γε : χαίρομαι C χαίρω καί P

Qu'ai-je à parler de faits éloignés? Certains se sont montrés trop violents pour les circonstances<sup>1</sup>, comme les sangliers qui foncent sur des palissades. Je revendique comme mienne votre victime d'hier, ce vieillard, ce père semblable à Abraham, qu'à son retour d'exil vous avez accueilli avec des pierres, en plein jour, en pleine ville<sup>2</sup>. Nous, au contraire — qu'on nous permette de le dire —, nous avons sollicité la grâce des meurtriers qui étaient accusés<sup>3</sup>.

4 Pour lequel de ces actes te serai-je propice? •, dit Dieu quelque part dans l'Écriture<sup>5</sup>. Lequel de ces actes louerai-je? Ou mieux, pour lequel vous ceindrai-je d'un diadème?

6. Puisque tels sont tes agissements et puisqu'il en est ainsi, énumère-moi aussi mes injustices, afin que je cesse d'être pervers ou que j'en rougisse. Personnellement, je souhaite par-dessus tout n'avoir commis aucune faute; à défaut de cela, je souhaite revenir à résipiscence si je suis coupable, attitude qui est celle de la seconde catégorie des hommes sensés. En esset, si je n'assume pas le premier rôle pour m'accuser moi-même, comme le juste 5, je me réjouis du moins d'être soigné par un autre. — Tu es d'une petite ville6, dit mon adversaire, et ce n'est même pas une ville, mais un lieu sec, sans agrément7 et peu habité.

comme en témoignent les lettres qu'il lui a adressées (Lettres 42, 44, 64, 65, 66). P.G.

- 3. Cette indication est à rapprocher des Lettres 77 et 78, où Grégoire dissuade ses correspondants de poursuivre en justice les ariens qui les avaient attaqués dans la veillée pascale de 379. P.G.
- 4. Allusion aux vers 293-295 des Travaux et jours d'Héssons. Grégoire se référait sans doute volontiers à ce texte, car il l'évoque aussi dans sa Leitre 11. P.G.
- Le texte de la Septante écrit : « Le juste est le premier à s'accuser lui-même » (Prov. 18, 17). P.G.
  - 6. Il s'agit évidemment de Nazianze.
- Ξηρὸν καὶ ἄχαρι : même association d'épithètes dans la Lettre 51, 5. P.G.
- 8. Ces critiques sont formulées avec plus de détails dans le poème Sur sa vie, v. 701-720, PG 37, 1078-1079. P.G.

<sup>5,</sup> b. Jér. 5, 7.

<sup>6.</sup> a. Prov. 18, 17 (LXX).

<sup>1.</sup> Ce qui veut dire que les ariens persistent dans leurs violences, bien que la situation ait changé avec l'avénement de Théodose. Cette allusion permettrait d'arrêter, comme le pense Bernardi (p. 166), la date du Discours 33 à 380.

<sup>2.</sup> Il faut sans doute voir ici, avec Élie de Crète, une allusion à Eusèbe de Samosate : revenant d'exil, il fut tué par une tuile lancée du haut d'une maison par une semme arienne (Théodoret, Hist. eccl. V, 4, 7-9, p. 283; Nicéphone Calliste, Hist. eccl. XII, 5, PG 146, 761 C). Les termes élogieux employés dans ce passage correspondent bien à la haute estime que Grégoire avait pour Eusèbe,

Τοῦτο πέπονθα μᾶλλον, ὧ βέλτιστε, ἢ πεποίηκα, εἴπερ 10 δεινόν - καὶ εἰ μὲν ἄκων, ἀνέχομαι δυστυχῶν — λεγέσθω γὰρ οῦτως — · εἰ δὲ ἐκών, φιλοσοφῶ. Πότερον τούτων ἔγκλημα; Εἰ μὴ καὶ τὸν δελρῖνα κακίζοι τις ὅτι μὴ χερσαῖος, καὶ τὸν βοῦν ὅτι μὴ πελάγιος, καὶ τὴν σμύραιναν ὅτι ἀμφίδιος. α 'Ημῖν δέ, φησί, τείχη καὶ θέατρα καὶ ἱππικὰ καὶ βασίλεια 15 καὶ κάλλη στοῶν καὶ μεγέθη καὶ τὸ ἄπιστον τοῦτο ἔργον, ὁ ὑποχθόνιος καὶ ἀέριος ποταμός, καὶ ὁ λαμπρὸς στύλος 224 Α ούτοσὶ καὶ ἀπόδλεπτος καὶ ἀγορὰ πλήθουσα καὶ δημος κυμαίνων καὶ ἀνδρῶν εὐγενῶν συνέδριον ἐπαινούμενον. »

7. Πῶς δὲ οὐ λέγεις καὶ θέσεως εὐκαιρίαν καὶ γῆν καὶ θάλασσαν, ὥσπερ ἀμιλλωμένας ποτέρας ἀν εἴη μᾶλλον ἡ πόλις, καὶ τοῖς παρ' ἐκυτῶν ἀγαθοῖς τὴν βασιλίδα δεζιουμένας; Τοῦτο οὖν ἀδικοῦμεν, ὅτι μεγάλοι μὲν ὑμεῖς καὶ ὑπέρλαμπροι, μικροὶ δὲ ἡμεῖς καὶ ἐκ μικρῶν ἡκοντες; Πολλοὶ καὶ ἄλλοι τοῦτο ἀδικοῦσιν ὑμᾶς, μᾶλλον δὲ πάντες

6, 9 μεθλον δεινόν Α || είπερ : είπερ Εστι BSPCD Maur. W uacuum (del, έστι S¹) ] 11 πότερον : πρότερον Β || τούτων εκ τούτω S² || 12 κακίζοιτο BSPCDZ Maur. (κακίζοι S²) || 13 μύραναν S² σμύρναν BS corr. Β² σμίραιναν W || μὴ ἀμφίδιος SPD (μἡ supra uersum D del. P²) || 14 καὶ ἱππικὰ om. QZ || 15 ἔργον τοῦτο W ... 17 ούτωσὶ W

7, 2 άμιλλομένας SB  $\parallel$  όποτέρας P  $\parallel$  dv om, A  $\parallel$  εἴη ex εἰ S¹  $\parallel$  3 βασιλίδα ex βασιλείδα B²S³  $\parallel$  4 τοῦτο mg. D

1. La patrie ne dépend pas de notre choix : cf. Discours 26, 11; c'est un thême cynique, cf. Dziech, p. 70.

2. Ici l'expression signifierait « avoir une juste manière de vivre », selon la classification de Spidlik (p. 133). Le verbe est employé pour introduire des thèmes de la philosophie cynique.

3. Les remparts de Constantinople, qui furent ensuite doublés et renforcés par Théodose II. Les beautés de la ville de Constantinople sont énumérées dans la Notitia urbis Constantinopolitanae (dans Notitia dignitalum, ed. O. Seeck, 1876, réimpr. Frankfürt/Main 1962).

 Le stade était un élément essentiel de la vie du peuple et de la politique de Constantinopie.

5. Il n'y a pas moins de cinquante-quatre portiques cités dans la

— Cela, je le subis¹, excellent homme, plus que je n'en suis cause, si toutefois c'est révoltant; et si je le subis contre mon gré, je supporte mon misérable sort — admettons qu'on parle ainsi —, mais si je le subis de bon gré, je suis un philosophe²: laquelle de ces deux attitudes donne matière à grief? A moins qu'on ne reproche aussi au dauphin de ne pas vivre sur terre, au bœuf de ne pas vivre dans la mer et à la murène d'être amphibie! — Mais nous, dit-il, nous avons des remparts³, des théâtres, des cirques⁴, des palais, de beaux et grands portiques⁵, cet ouvrage incroyable qu'est le fleuve coulant sous terre et à l'air libre⁶, cette illustre colonne que l'on voit de si loin⁶, une agora remplie de monde, un peuple tumultueux et une assemblée d'hommes de haute naissance⁶.

7. — Mais comment ne mentionnes-tu pas la commodité de l'emplacement, la terre et la mer qui sont comme en rivalité pour savoir à laquelle des deux appartient la ville, et qui font honneur à la capitale de leurs propres avantages? Est-ce que nous vous portons préjudice par le fait que vous êtes grands et plus qu'illustres, et que nous sommes petits et de petite origine? Beaucoup d'autres aussi vous portent préjudice de cette façon, ou plutôt ce sont tous ceux au-dessus desquels vous vous élevez; et devons-nous périr parce que nous n'avons pas fait surgir

Notitia; pour de plus amples détails, cf. R. Janen, Constantinople byzantine, Paris 1964, p. 87-94.

6. L'aqueduc de Valens, en partie sur arcades, en partie souterrain, cf. Janin, op. cit., p. 199-200.

7. La columna purpurea Constantini, sur le forum, cf. Janin, p. 77-80.

8. Allusion probable au sénat de Constantinople.

9. Construite sur la mer, Constantinople était haignée de façon merveilleuse; voici ce qu'en dit la Notilia : « largo tractu in promuntorii qualitatem spatiosior terra, faucibus Pontici maris opposita, sinuosis portuosa lateribus, angustior latitudine, circumfiui maris tutela vallatur; hoc quoque spatium, quod solum apertum maris circulus derelinquit, duplici muro acies turrium extensa custodit ».

173

δο ύπεραίρετε - καὶ δεῖ τεθνάναι ἡμᾶς ὅτι μὴ πόλιν ἡγείραμεν μηδέ τείχη περιεδαλόμεθα μηδέ ίππικοῖς μεγαλαυχούμεν Β μηδέ σταδίοις τε καὶ κυνηγεσίοις καὶ ταῖς περὶ ταῦτα 10 μανίαις, μηδέ λουτρών χάρισι καὶ λαμπρότησι, καὶ μαρμάρων πολυτελείαις καὶ γραφαίς καὶ κεντήσεσι χρυσαυγέσι τε καί πολυειδέσι μικρού μιμουμέναις την φύσιν; Θάλασσαν δὲ οὕπω περιερρήζαμεν ἡμιῖν αὐτοῖς οὐδὲ τὰς ὥρας ἐκερασάμεθα - ο σύ δηλαδή πεποίηκας, ο νέος δημιουργός -, έν 15 ώς ήδιστά τε όμου καὶ ἀσφαλέστατα βιοτεύοιμεν. Πρόσθες, εί βούλει, καί άλλας κατηγορίας, ὁ λέγων ' « Ἐμόν ἐστι τὸ άργύριον, καὶ έμόν έστι τὸ χρυσίον» », τὰς τοῦ Θεοῦ φωνάς. Ήμεζο ούτε πλούτω μέγα φρονούμεν, ώ ρέοντι μή προστίθεσθαι τής ήμετέρας έστὶ νομοθεσίας, ούτε προσόδους 20 άριθμούμεν έτησίας τε καὶ ήμερησίας ούτε τραπέζης όγκω φιλοτιμούμεθα καὶ φαρμακείαις τῆς ἀναισθήτου γαστρός. Οὐδὲ γὰρ ἐπαινοῦμέν τι τῶν μετὰ τὸν λαιμὸν ὁμοτίμων, μάλλον δὲ ἀτίμων όμοίως καὶ ἀποδλήτων κλλά ζώμεν ούτως άπλως και σχεδίως και μικρόν τι των θηρίων, οίς 25 6 βίος άσκευος καλ άνεπιτήδευτος, διαφέροντες.

8. Ή και της έσθητός μου το τρύχινον αιτιάση και τοῦ προσώπου την θέσιν οὐκ εὐφυῶς ἔχουσαν, ἐπεὶ καὶ τούτοις ὁρῶ τινας τῶν λίαν ταπεινῶν αἰρομένους. Τὴν κεφαλήν

7, Π περιεδάλλομεθα Ζ Μαυτ. περιεδαλώμεθα C περιδαλλόμεθα A || μεγαλαυχώμεν C || 12 φύσιν ex emend. B || 13 διερρέξαμεν Q || ύμιν P || 15 τε om. Q || βιωτεύοιμεν BVWSD corr. V\* || 17 έστι om. BVWQSD || 18 μεγαλοφρονούμεν B || 19 οὐδὲ Μαυτ. || 22 οὐδὲ : οὐδὲν BWSPCD || τι ΑΥWQZ Μαυτ. : om. BSPCD || τῶν om. B || λαιμῶν W ex emend. || || ὁμότιμον B || 23 ὁμοίως om. PC || 24 καὶ om. D

8, 1 τρύχιον BS corr. B³  $\parallel$  2 θέσιν ; έξιν WCDQ ZP² γρ. (θέσιν D mg.)  $\parallel$  3 τινας mg. S  $\parallel$  αἰρουμένους AVWQ

une cité, parce que nous ne sommes pas entourés de remparts, parce que nous ne pouvons pas nous enorgueillir d'avoir des cirques, des meutes de chiens de chasse avec la folie qui en résulte<sup>1</sup>, des thermes construits avec élégance et splendeur<sup>2</sup>, des marbres précieux, des peintures et des broderies brillantes d'or et multiples d'aspect, jusqu'à imiter presque la nature? Nous n'avons pas encore brisé la mer pour l'étendre tout autour de nous et nous n'avons pas opéré le mélange des saisons\* -- ce que tu as fait évidemment, toi, le nouvel organisateur du monde - pour nous procurer l'existence à la fois la plus agréable et la plus sure. Ajoute, si tu veux, encore d'autres accusations, toi qui dis : « L'argent est à moi, et l'or est à mois » en t'appropriant les paroles de Dieu. Nous, nous ne tirons pas vanité de la richesse, à laquelle notre loi nous enseigne de ne pas attacher notre cœur si elle afflue vers nousb; nous ne comptons pas non plus nos revenus de l'année et de la journée, et nous ne nous glorissons pas du faste de la table et des mets qui flattent le ventre stupide. Car nous ne louons rien de ce qui, après avoir franchi le gosier, est aussi estimable, ou plutôt aussi peu estimable que lui, et qui doit être éliminé<sup>4</sup>; mais nous vivons comme cela, simplement, sans recherche, et sans beaucoup disférer des animaux, dont la vie est sans apprêt et sans complication.

8. Est-ce que tu vas me reprocher d'avoir des vêtements usés et mon visage qui n'est pas assez soigné? Car j'en vois certains qui sont des plus bas et que cela élève. Laisseras-tu

bien connues des Byzantins : cf. L. Brésten, La civilisation byzantine, Paris 1950, p. 93 s. Elles sont appelées • folies • dans les attaques que Grégoire fait plus d'une fois contre ces mœurs : cf. Discours 21, 5; 27, 3 : 36, 12 ; 42, 22.

<sup>7.</sup> a. Aggée 2, 8. b. Ps. 61, 11.

I. Les courses de chevaux, les stades, la chasse sont des passions

<sup>2.</sup> Les bains sont en très grand nombre : 153 bains privés et neuf bains publics, selon la Notifia (cf. Janin, p. 216-224).

<sup>3.</sup> Allusion au climat tempéré, dù à la preximité de la mer.

<sup>4.</sup> Considération de type cynique et populaire.

δὲ ἀφήσεις καὶ οὐκ ἐπισκώψεις ἄ καὶ τὸν Ἐλισσαῖον οἱ D 5 παϊδες ; τὸ γὰρ ἑξῆς σιωπήσομαι. ᾿Απαιδευσίαν δὲ οὐκ ἐγκαλέσεις ἢ ὅτι τραχύ σοι δοκῶ καὶ ἄγροικον φθέγγεσθαι; Τὸ δὲ μὴ στωμύλον εἶναι ποῦ θήσεις, μηδὲ γελοιαστήν τινα καὶ τοῖς παροῦσι κεχαρισμένον, μηδὲ 225 Α ἀγοράζειν τὰ πολλὰ μηδὲ λαλεῖν τε καὶ περιλαλεῖν οἶς

- 10 ἔτυχε καὶ ὡς ἔτυχεν, ώστε ποιῆσαι φορτικοὺς καὶ τοὺς λόγους, μηδὲ τὴν νέαν Ἱερουσαλήμ, τὸν Ζεύξιππον, ἐπισκέπτεσθαι, μηδὲ οἰκίαν ἐξ οἰκίας ἀμείδεινο θωπεύοντά τε καὶ γαστριζόμενον, ἀλλὶ οἴκοι τὰ πολλὰ μένειν κατηφή τε καὶ σκυθρωπάζοντα καὶ καθὶ ἡσυχίαν ἐμαυτῷ συγγινόμενον.
- 15 τῷ γνησίῳ τῶν πραττομένων ἐξεταστἢ καὶ τοῦ δεθῆναι τυχὸν ἀξίῳ διὰ τὸ δύσχρηστον; Πῶς ταῦτα συγχωρεῖς ἡμῖν καὶ οὐκ ἐγκαλεῖς; 'Ως ἡδὺς εἴ καὶ φιλάνθρωπος.
- 9. Έγω δε ούτως άρχαίως έχω και φιλοσόφως, ώστε ένα μεν ούρανον και κοινόν άπασι τον αύτον ύπολαμδάνω, κοινήν δε ήλίου και σελήνης περίοδον, κοινήν δε άστερων τάξιν και θέσιν, κοινήν δε ήμέρας και νυκτός ισομοιρίαν και

8, 4 δὲ οπ. C  $\parallel$  ἐπισκόψεις SB ἐπίσκωψις P corr. P²  $\parallel$  â καὶ : άλλὰ καὶ S ἃ κατὰ P²  $\parallel$  τὸν οπ. Maur.  $\parallel$  5 τὸ : τὰ A  $\parallel$   $\parallel$  ἄγρυκον A  $\parallel$  7 στομῦλον W  $\parallel$  θήσεις : στήσεις Maur.  $\parallel$  μηδὲ : μήτε AVWQZ : 8 παροῦσι : συνοῦσι Maur.  $\parallel$  9 ἀγοραιάζειν PGD ἀγορεάζειν S corr. S² μήτε ἀγοράζειν A  $\parallel$  καὶ τὰ πολλὰ W  $\parallel$  14 συγγενόμενον Maur.  $\parallel$  16 τυχὸν in mg. D  $\parallel$  17 ἐγκαλέσεις W

9, 1 apxalos : alopas in calce 5D mg. (ut uid.) 3 82 om. W

4 θέσιν καὶ τάξιν W

ma tête tranquille, et t'abstiendras-tu de la railler comme firent les enfants à l'égard d'Élisée\*? Et je tairai la suite<sup>1</sup>. Et ne me reproches-tu pas de manquer de culture et d'avoir, paraît-il, un parler rude et campagnard? Mais feras-tu figurer dans tes accusations le fait que je ne suis ni un grand parleur, ni un bouffon ou quelqu'un qui plaît à ceux qui sont là, que je ne passe pas la plus grande partie du temps sur l'agora, que je ne suis pas un bavard, que je ne bavarde pas à l'entour avec ceux que je rencontre et comme cela se rencontre, au point de rendre odieuse la parole même, que je ne fréquente pas la nouvelle Jérusalem, c'est-à-dire Zeuxippos³, que je ne passe pas de maison en maisone en flattant les gens et en me livrant à la gloutonnerie, mais que je reste ordinairement chez moi, les yeux baissés et le visage austère, recueilli tranquillement en moi-même, examinant sincèrement mes actions, et méritant peut-être d'être lié parce que je suis insupportable? Comment nous accordes-tu cela et ne nous le reproches-tu pas? Comme tu es doux et humain!

9. Quant à moi, je suis antique et philosophe<sup>3</sup>, au point de penser qu'il n'y a qu'un ciel et que ce même ciel est commun à tous<sup>4</sup>; commune aussi, la révolution du soleil et de la lune; communs, l'ordre et la position des astres; commune, l'exacte proportion et l'utilité du jour et de la nuit, et encore l'alternance des saisons, les pluies,

l'endroit du Tétrastoos, et sur la base de laquelle était inscrit le nom de Zeus Hippias. Il avoit été restauré et inauguré en même temps que la ville, le 11 mars 330 (cf. Janin, p. 222-223). Avec ironie, Grégoire définit le Zeuxippos comme la nouvelle Jérusalem, ce lieu sublime étant adoré par les amoureux des choses du monde, ses adversaires.

<sup>8.</sup> a. Cf. IV Rois 2, 23-24. b. Cf. Le 10, 7.

Élisée avait été insulté par un groupe de jeunes gens à cause de sa calvitie; mais deux ours sortirent de la forêt et mirent en pièces quarante d'entre eux (IV Rois 2, 23-24).

<sup>2.</sup> Le bain Zeuxippos, le plus grand et le plus beau de tous, construit par Septime-Sévère, était appelé ainsi soit parce qu'il était près du temple de Zeus Hippias (selon Hésychius), soit (selon le Chronicon Paschale) à cause de la statue de bronze du Soleil, située à

<sup>3.</sup> Grégoire se dit ironiquement « antique », c'est-à-dire imbu d'idées démodées, et « philosophe », c'est-à-dire isolé du monde. P.G.

<sup>4.</sup> Autre thème de la distribe cynique : la nature est commune à tous — comme sont communs à tous les éléments fondamentaux de la doctrine chrétienne.

είς ήν ἀποστραφησόμεθα, μηδέν πλέον ἀλλήλων ἔχοντες το εύχρηστίαν είναι γήν, μητέρα καὶ τάφον, εξ ής ἐλήφθημεν καὶ σύτην είναι γήν, μητέρα καὶ τάφον, εξ ής ἐλήφθημεν καὶ τήν κεὶς ήν ἀποστραφησόμεθα, μηδέν πλέον ἀλλήλων ἔχοντες το εἰς ήν ἀποστραφησόμεθας καὶ τάφον, εξί ής ἐλήφθημεν καὶ τήν εἰς ήν ἀποστραφησόμεθας καὶ τάφον το εἰς το εἰς

10 καὶ ἔτι πρὸ τούτων, κοινὸν λόγον, νόμον, προφήτας, αὐτὰ τὰ Χριστοῦ πάθη, δι' ὧν ἀνεπλάσθημεν, οὐχ ὁ μὲν ὁ δ' οῦ, πάντες δὲ οἱ τοῦ αὐτοῦ 'Αδὰμ μετασγόντες καὶ ὑπὸ τοῦ ὄφεως παραλογισθέντες\* καὶ τῆ ἀμαρτία θανατωθέντες»

C καὶ διὰ τοῦ ἐπουρανίου 'Αδὰμ ἀνασωθέντες' καὶ πρὸς τὸ 15 ξύλον τῆς ζωῆς⁴ ἐπαναχθέντες διὰ τοῦ ξύλου τῆς ἀτιμίας\*, ὅθεν ἀποπεπτώκαμεν.

10. 'Ηπάτα δέ με καὶ ἡ Σαμουὴλ 'Αρμαθαίμ', ἡ μικρὰ τοῦ μεγάλου πατρίς, οὐκ ἀτιμάσασα τὸν προφήτην οὐδὲ παρ' ἐαυτῆς μᾶλλον ἢ παρ' ἐκείνου γενομένη τιμιωτέρα ' ἐξ ἡς ἐκεῖνος οὐδὲν ἐκωλύθη καὶ Θεῷ δοθῆναι πρὸ γενέσεως' καὶ χρηματίσαι βλέπων τὰ ἔμπροσθεν' οὐ μόνον δέ, ἀλλὰ καὶ χρίειν βασιλέας καὶ ἰερέας καὶ κρίνειν τοὺς ἐκ τῶν λαμπρῶν πόλεων'. Περὶ δὲ τοῦ Σαούλ ἡκουον ὅτι τὰς

9, δ εὐχαριστίαν P\* mg. || δέ om. PC (add. P\*) || 6 ζωτικοῦ VW || 9 ἀποστραφησώμεθα Β || 11 τοῦ Χριστοῦ Q || δ\* Αδ\* Maur. : δς cett. || 13 τἢ ἀμαρτία : τἢ αὐτἢ ἀμαρτία SPCD (αὐτῆ del. S\* mg. D) || 14 σωθέντες Α

10, Ι ή τοῦ Σαμουὴλ Maur.  $\parallel$  ἀρμαθὲμ BSPCD (-θατμ  $P^a$ )  $\parallel$  2-3 οὐ παρ' ἐαυτῆς A ἐαυτῆς ex ἐχυτὴν core, mg. D  $\parallel$  4 οὐδὲν D mg.  $\parallel$  6 καὶ κρίνειν ex καίνειν  $S^a \parallel$  7 ήκουον ex ήκον S

les fruits, la puissance vivisiante de l'air; le cours des fleuves aussi, cette richesse commune également à tous et surabondante, et la terre, unique et identique comme mère et comme sépulture, elle de qui nous avons été tirés et à laquelle nous retournerons, sans rien avoir de plus les uns que les autres; et encore avant tout cela, ce sont des biens communs que la raison, la loi, les prophètes, les soussrances mêmes du Christ par lesquelles nous avons été remodelés, non pas l'un et non l'autre, mais nous tous qui avons participé au même Adam, qui avons été trompés par le serpente, qui avons été soumis à la mort par le péchéb, qui avons été rétablis dans le salut par l'Adam célestee et qui, écartés du bois de la vice, avons été ramenés vers lui par le bois de l'ignominiee 1.

10. Ce qui me trompait aussi, c'était la ville natale de Samuel, Armathaïm<sup>2</sup>, petite patrie<sup>3</sup> de ce grand homme; mais elle ne déprécia pas ce prophète et elle lui valut moins d'honneur qu'elle n'en reçut de lui. La petitesse de sa patrie n'empêcha nullement Samuel d'être donné à Dieu avant sa naissance<sup>5</sup> et de prophétiser en voyant l'avenir<sup>c</sup>; et non seulement cela, mais il conféra aussi l'onction à des rois<sup>4</sup> et à des prêtres<sup>4</sup> et jugea des hommes originaires de villes illustres<sup>5</sup>. Et au sujet de Saül, j'entendais dire qu'en cherchant les anesses de son père

<sup>9.</sup> a. Cf. Gen. 3, 13. b. Cf. Rom. 5, 12. c. Cf. I Cor. 15, 49. d. Cf. Gen. 2, 9. e. Cf. Gal. 3, 13.

<sup>10,</sup> a. f Sam. I, 1. b. Cf. I Sam. 1, 11. c. Cf. I Sam. 3, 20. d. f Sam. 10, 1; 16, 13. Cf. Sir. 46, 13. e. I Sam. 7, 15-17.

<sup>1.</sup> Cf. la remarque de Théodoret : « la croix du Sauveur est devenue pour nous le bois de la vie « (Commentaire sur Isale 65, 22, SC 315, p. 348). P.G.

<sup>2.</sup> Armathaim est la forme qu'on lit dans la Septante ; l'hébreu écrit Ramathaim. P.G.

<sup>3. •</sup> Petite patrie • est dit avec ironie : Grégoire reprend les sarcasmes de ses ennemis à propos de son lieu d'origine, Nazianze (ct. Discours 32, 1; 36, 1; 38, 6 où est défini appende).

<sup>4.</sup> La Bible ne dit pas que Samuel conféra l'onction à des prêtres ; c'est une amplification justifiée par le fait que les prêtres recevaient l'onction (cf. Ex. 30, 30). P.G.

όνους τοῦ πατρὸς ζητών βασιλείων εύρετοι. Καὶ Δαδίδ αύτος έκ των ποιμνίων των προδάτων άναλαμδάνεται D καὶ ποιμαίνει τὸν Ἰσραήλε. Τί δὲ ἸΑμώς; οὐκ αἰπόλος 11 ων καὶ κνίζων συκάμινα προφήτειαν πιστεύεται»; Πως 228 Α τὸν Ἰωσὴφ παρέδραμον, ός καὶ δοῦλος ἐγένετοι καὶ σιποδόπης Αλγύπτου! καὶ πατήρ πολλών μυριάδων, αι τῷ Αδραάμ προηγγέλθησαν\*; 'Αδραάμ δέ, ἵν' εἴπω τὸ μεῖζον, οὐ 15 μετανάστης1; Μωϋσής δὲ ούκ ἔκθετος πρότερονπ, εἶτα νομοθέτης" καὶ στρατηγός τῶν πρός τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας έπειγομένων, ού τὰ μεγάλα καὶ θαυμαστά διηγήματα; 'Ηπάτα με καὶ ὁ Κάρμηλος 'Ηλίου, τὸ τοῦ πυρὸς ἄρμα δεζάμενος και ή μηλωτή Έλισσαίου, πλείω δυνηθείσα 20 ή τὰ σηρών νήματα, καὶ ὁ βιασθεὶς εἰς ἐσθῆτα χρυσός. 'Ηπάτα με καὶ ή ἔρημος 'Ιωάννουα, τὸν μέγιστον ἐν γεννητοίς γυναικών έχουσα", μετά τής τροφής έκείνης καί της ζώνης καὶ τοῦ ἐσθήματος». Ἐτόλμησά τι καὶ ὑπέρ ταύτα. Θεόν εύρον τῆς ἐμῆς ἀγροικίας συνήγορον. Μετὰ 25 Βηθλεέμ ταχθήσομαι, μετά τῆς φάτνης ἀπιμασθήσομα:, Β δι' ήν σύ Θεὸν ἀτιμάζων, τί θαυμαστὸν εὶ ἐκ τῆς αὐτῆς αἰτίας περιφρονείς και τον κήρυκα; Προσοίσω σοι και τούς άλιεῖς<sup>1</sup> καὶ « τούς εὐαγγελιζομένους πτωχούς<sup>11</sup> », πολλῶν πλουσίων προτιμηθέντας. Παύση ποτέ ταίς πόλεσιν έπα:-

10, 8 εύρατο ABP<sup>2</sup>D<sup>2</sup> Maur. || 10 δ άμως P || οὐκ ex emend. S<sup>2</sup> || αἰπόλος ex αἴπωλος S<sup>2</sup> || 11 καὶ πῶς Maur. || 13 ἀδραὰμ : ἰσραὴλ PC corr. mg. P<sup>2</sup> || 14 ἐπηγγέλθησαν PCD corr. mg. P<sup>2</sup>D<sup>2</sup> || τὸ : τι VWQP<sup>2</sup>Z || 15 μωσῆς AVQZ || 17 οὖ : ἄν WQS<sup>2</sup>DZ corr. mg. D<sup>3</sup> || 19 πλείω ex πλήω S<sup>2</sup> || 20 σειρῶν D || βιασθείς ex βιασθής S<sup>3</sup> || 26 ἀτιμάζεις AD mg. || αἰτίας : οὖσίας A || 26-27 εἰ ἐκ — περιφρονεῖς in ras. A || 27 προσοίσω ex προοίσω A<sup>2</sup> || σοι om. B || 29 παύσαι W παύση μοι VZ

30 ρόμενος : αίδεσθήση ποτέ την απόπτυστόν σοι καί άτιμον

ξρημίαν; Ούπω λέγω χρυσόν έν ψάμμοις πικτόμενον καί

il trouva la royauté<sup>1 1</sup>. Et David lui-même est pris parmi les troupeaux de brebis et devient le berger d'Israële. Et que dire d'Amos? N'est-ce pas quand il est chevrier et qu'il pince les sycomores qu'il se voit consier la charge de prophèteh? Et comment ai-je passé sous silence Joseph, qui fut esclavet et dispensateur du blé à l'Égyptet et père de nombreuses myriades qui avaient été annoncées d'avance à Abraham\*. Et Abraham, pour mentionner ce qu'il y a de plus grand, ne sut-il pas nomade<sup>1</sup>? Et Moïse, ne fut-il pas d'abord exposém, puis législateura et chef de ceux qui se dirigeaient vers la terre promise - Moïse dont on raconte de grandes et admirables choses? Ce qui me trompait aussi, c'était le Carmel d'Élie qui fut enlevé par un char de feue; c'était aussi le manteau d'Élisées qui eut plus de puissance que les sils de soic et l'or plaqué de force sur le vêtement. Ce qui me trompait aussi, c'étail. le désert de Jeans, abritant le plus grand parmi les enfants des femmes, ainsi que cette nourriture qui était la sienne, et sa ceinture, et son vêtement. J'ose encore dire quelque chose au-dessus de cela : j'ai trouvé Dieu pour défendre ma rusticité. Je vais me mettre au rang de Bethléem, je vais subir le mépris avec la crèche; si à cause d'elle tu méprises Dieu, quoi d'étonnant si, pour la même raison, tu dédaignes aussi son héraut? Je te présenterai aussi les pêcheurst et e les pauvres qui sont évangélisés" » et qui ont été préférés à beaucoup de riches. Cesseras-tu ensin de

3, 10 s. o. IV Rois 2, 11. p. Cf. IV Rois 2, 14. q. Cf. Matth. 3, 2. r. Matth. 11, 11. s. Cf. Matth. 3, 4. t. Cf. Matth. 4, 18-22; Mc 1, 16-20; Lc 5, 1-11. u. Matth. 11, 15.

<sup>10.</sup> f. Cf. I Sam. 9, 3-20. g. Cf. I Sam. 16, 11-13. h. Amos 1, 1; 7, 14-15. i. Cf. Gen. 37, 36; 39, 1. j. Cf. Gen. 41, 56. k. Gen. 17, 4. I. Gen. 12, 6.9; 13, 3. m. Ex. 2, 3. n. Ex.

I. Mentionnons l'application touchante de cet épisode dans l'Oraison funèbre de Basile : Grégoire dit que, venu à Athènes pour y chercher l'étoquence, il y trouva l'amitié de Basile, comme Saul qui, cherchant les ânesses de son père, trouva la royauté (Discours 43, 14). P.G.

λίθους διαφανεῖς, πετρῶν προδλήματα καὶ δωρήματα · οἶς εἰ ἀντιθείην καὶ ὅσα ἐν πόλεσιν ἄπιμα, τάχα ἄν οὐκ εἰς καλὸν τῆς παρρησίας ἀπολαύσαιμι.

C 11. « 'Αλλά καὶ ξένος ἡμῖν ὁ κῆρυξ καὶ ὑπερόριος », τάχα ἄν εἴποι τις τῶν σφόδρα περιγραπτῶν καὶ φιλοσάρκων. Οἱ ἀπόστολοι δὲ οὐ ξένοι τῶν πολλῶν ἐθνῶν τε καὶ πόλεων εἰς ᾶς ἐμερίσθησαν, ἵνα πανταχοῦ δράμη τὸ Εὐαγγέλιον, 5 ἵνα μηδὲν ἀλαμπὲς ἡ τοῦ τρισσοῦ φωτὸς καὶ τῆς ἀληθείας ἀφώτιστον, ὥστε καὶ « τοῖς ἐν σκότω καὶ σκιᾶ θανάτου καθημένοις\* » λυθῆναι τὴν νύκτα τῆς ἀγνωσίας; « 'Ιν' ἡμεῖς μέν, φησίν, εἰς τὰ ἔθνη, αὐτοὶ δὲ εἰς τὴν περιτομήν », ἡκουσας Παύλου λέγοντος\*. 'Εστω Πέτρου ἡ 'Ιουδαία'.

10 τί Παύλω κοινόν πρός τὰ ἔθνη, Λουκὰ πρός 'Αχαίαν, 'Ανδρέα πρός τὴν "Ηπειρον, 'Ιωάννη πρός Έφεσον, Θωμὰ πρὸς 'Ινδικήν, Μάρκω πρὸς 'Ιταλίαν; τί δὲ τοῖς ἄλλοις πᾶσιν, ἵνα μὴ καθ' ἕκαστον λέγω, πρὸς τοὺς οἶς ἐπεδήμησαν; D "Ωστε ἢ κάκείνοις ἐπιτίμησον ἢ κάμοὶ συγχώρησον ἢ

15 δεϊξον ότι τὸν ἀληθή λόγον πρεσδεύων ἐπηρεάζη τὴν φλυαρίαν.

Έπει δὲ μικροπρεπώς διελέχθην σοι περί τούτων, φέρε, φιλοσοφήσω και μεγαλοπρεπέστερον.

10, 32 καὶ δωρήματα οπ. WQZ || 33 ἀντιτιθείην ΒΡ [| 34 ταῖς παρρησίαις C

11, 2 περιγραπτών τε καί Maur. | | σκότει PC | 7 εν' : ήν S || 8 μέν οπ. VWQZ || τὴν οπ. Z || 9 παύλου : τοῦ ἀποστόλου Α τοῦ παύλου Z || ἡ supra uersum W || 11 τὴν add. mg. S¹ || ἤπειρον ex ἤπειρων S² || 13 τὰ καθ' ἔκαστον Maur. || 15 ἀληθῆ : ἀληθινόνΒ || 17 δὲ οπ. S add. mg. S¹ || διελέχθην ex -ελέγχθην Β

## 11. a. Lc 1, 79. Ct. Is. 9, 1. b. Gal. 2, 9.

t'enorgueillir de tes villes? Respecteras-tu ensin le désert rejeté et méprisé par toi? Je ne parle pas encore de l'or, ensant des sables, et des pierres transparentes, produit et don des rochers; à cela, si j'opposais tout ce qu'il y a de méprisable dans les villes, je ne jouirais peut-être pas comme il le faut de la liberté de parole<sup>1</sup>!

11. - Mais le héraut<sup>2</sup> que nous avons là est un hôte de passage et un homme de l'extérieur, dira peut-être un de ceux qui sont tout à fait bornés et s'en tiennent à la chair. - Or, les Apôtres ne furent-ils pas des hôtes de passage dans beaucoup de nations et de villes entre lesquelles ils se partagèrent, asin que l'Évangile se répande partout, asîn qu'il n'y ait rien qui ne soit éclairé par la triple lumières et qui ne soit illuminé par la vérités, de façon que se dissipe la nuit de l'ignorance pour « ceux qui étaient assis dans les ténèbres et l'ombre de la morte »? « Afin que nous allions, dit-il, vers les nations païennes, et eux vers la circoncision », parole que tu as entendue de Paul». Admettons que la Judée soit à Pierre ; qu'y avait-il de commun entre Paul et les nations païennes, entre Luc et l'Achaïe, entre André et l'Épire, entre Jean et Éphèse, entre Thomas et l'Inde, entre Marc et l'Italies? Et pour ne pas mentionner chacun en particulier, qu'y avait-il donc de commun entre tous les autres et ceux chez lesquels ils séjournèrent? Par conséquent, blâme-les eux aussi, ou bien accepte-moi, moi aussi; ou bien montre qu'étant l'ambassadeur de la vraie doctrine, tu es calomnié par des propos sans fondement.

Et maintenant que je me suis entretenu avec toi sur ce sujet en m'abaissant, allons, que je discute de façon plus grandiose!

<sup>1.</sup> C'est-à-dire que ses adversaires l'empêcheraient de continuer, étant blessés par des propos trop véridiques. P.G.

<sup>2.</sup> Le héraut, c'est Grégoire, comme plus haut (chap. 10).

<sup>3.</sup> Le thème de Dieu-lumière est déjà dans le *Discours* 16,9 ; il sera magistralement repris dans le *Discours* 31, 3 (SC 250, p. 280), où Grégoire souligne la divinité des trois Personnes : le terme pas

appliqué à chacune d'elles sert à désigner l'égalité de nature (cf. aussi 32, 15 ; 40, 5).

<sup>4.</sup> Cf. la «lumière de la connaissance » dans le Discours 32, 13.

<sup>5.</sup> C'est l'attribution traditionnelle de différentes contrées à l'activité des Apêtres. P.G.

12. Πασι μία τοῖς ὑψηλοῖς πατρίς, ὧ ούτος, ἡ ἄνω 229 A Ίερουσαλήμ, εἰς ἡν ἀποτιθέμεθα τὸ πολίτευμα». Πᾶσι γένος έν, εί μεν τὰ κάτω βούλει σκοπείν, ὁ χοῦς» εί δὲ τὰ ὑψηλότερα, τὸ ἐμφύσημας, οὖ μετειλήφαμεν καὶ ὅ 5 τηρεϊν έκελεύσθημεν καί μεθ' οδ παραστήναί με δεί λόγον ύφεξοντα της άνωθεν εύγενείας και της είκονος. Πάς μέν οδν εύγενής ὁ τοῦτο φυλάξας έξ άρετζε καὶ τζε πρός τὸ άρχέτυπου νεύσεως · δυσγενής δὲ ἄπας ὁ τῆ κακία συγχέας καὶ μορφήν ἐπέραν ἐπιδαλών, τὴν τοῦ ὄφεως. Αἱ δὲ κάτω 10 πατρίδες αύται καὶ τὰ γένη ταῦτα τῆς προσκαίρου ζωῆς καὶ σκηνῆς ἡμῶν γέγονε παίγνια. Πατρίς τε γάρ, ἡν προκατέλαθεν ξιαστος ή τυραννήσας ή δυστυχήσας, ής πάντες δμοίως « ξένοι καὶ πάροικοι" », κᾶν ἐπὶ πολύ τὰ ὀνόματα Β παίζωμεν. Καὶ γένος εύγενες μέν, ή το πάλαι πλούσιον 15 ή τὸ νῶν φυσώμενον · δυσγενές δέ, τὸ πενήτων πατέρων, ή διά συμφοράν ή δι' έπιείκειαν. Έπεὶ πῶς ἄνωθεν εύγενές, οῦ τὸ μὲν ἄρχεται νῦν, τὸ δὲ καταλύεται, καὶ τοῖς μὲν ού δίδοται, τοῖς δὲ γράφεται; Οὕτως ἐγὼ περὶ τούτων ἔχω. Καὶ διὰ τοῦτο σὲ μὲν ἀφίημι τοῖς τάφοις μέγα φρονεῖν ή 20 τοῖς μύθοις. Ἐγὰ δὲ πειρῶμαι, ὡς οἶόν τε, ἀνακαθαίρειν έμαυτον της απάτης, εν' η φυλάξω την εύγενειαν, η άνακαλέσωμαι.

12, 3 σχοπείν βούλει C ] 4 έμφύσημα εχ -ιμα D² | μεπειλήχαμεν S || 9 ἐπιδαλών ἐαυτῷ VS°P² Maur. ] τὴν εχ τῆς S² || 14 πέξωμεν Z || 15 δυσγενῆς Q || 19 τάφοις : ἄλλοις mg. D || μεγαλοφρονεῖν Maur. ], 21-22 ἀναχαλέσωμαι εχ -σομαι P²

12. a. Cf. Phil. 3, 20. b. Cf. Gen. 3, 19. c. Cf. Gen. 2, 7. d. Cf. Gen. 1, 26-27. e. Cf. Éphés. 2, 19.

12. Pour tous les êtres élevés, il n'y a qu'une patrie - entends-tu? -, la Jérusalem d'en haut¹ où nous nous réservons le droit de cités. Pour tous, il n'y a qu'une race, si tu veux regarder les choses d'ici-bas, c'est la poussière»; et si tu regardes les choses plus élevées, c'est le soufflee, dont nous avons reçu une part, que nous avons ordre de conserver, et avec lequel je dois me présenter pour rendre compte de la noblesse et de l'image venues d'en haut4. Est donc noble quiconque a conservé cela en pratiquant la vertu et en tendant vers son archétype2; est au contraire sans noblesse quiconque a mêlé cela avec le mal et a revêtu une forme autre, celle du serpent<sup>3</sup>. Ces patries et ces races d'ici-bas, ce sont des jeux d'une vie momentanée et d'une scène où nous figurons pour un temps. Car la patrie, c'est le pays que chacun occupe tout d'abord au rang de prince ou de miséreux, mais où nous sommes tous semblablement e des hôtes et des étrangers de passagee e, même si, pour l'ordinaire, nous ne prenons pas ces noms au sérieux4. Noble est une race qui depuis longtemps est riche ou qui s'enfle présentement d'orgueil; sans noblesse est celle qui est issue de parents pauvres, soit par suite de revers de fortune, soit par suite de leur modération. En esset, comment viendrait-elle d'en haut, cette noblesse qui tantôt commence maintenant, tantôt disparaît, et qui est refusée aux uns et accessible aux autres par rescrit? Telle est mon opinion en ces matières. C'est pourquoi je te laisse tirer vanité des tombeaux ou des légendes. Moi, je m'efforce, autant que je le peux, de me purifier de la tromperies, afin de conserver ma noblesse ou de la recouvrer.

<sup>1.</sup> La Jérusalem céleste est une expression fréquente dans le christianisme ancien pour désigner le paradis ; cf. chez Grégoire les Discours 15, 5 ; 19, 11 ; 24, 15 ; 43, 59, etc.

<sup>2.</sup> C'est le topos cynique περί εύγενείας (cf. R. Asnus, « Gregor von Nazianz und sein Verhältnis zum Kynismus», Theol. Studien und Kritiken 1894, p. 314-339, surtout p. 323-325; Dziech, op. cil., p. 67); mais il est employé dans le sens chrétien : nous sommes égaux en ce qui concerne la patrie et nous participons tous à l'πνωθεν εύγένετα

<sup>(</sup>cf. Discours 2, 17, 91; 20, 1); la vraie noblesse consiste dans le fait de tendre (νεύειν, cf. Discours 32, 15) vers notre archétype ou de lui ressembler (ὁμοιοῦσθαι : cf. Discours 6, 14; 8, 6; 32, 15).

<sup>3.</sup> Allusion à la chute originelle, d'après Genése 3. P.G.

<sup>4.</sup> Autre thème cynique : peu importe quelle est notre patrie (cf. Dziech, op. cit., p. 70).

<sup>5.</sup> Nouvelle allusion à la faute originelle ; cf. la réponse d'Éve à Dieu : « Le serpent m'a trompée » (Gen. 3, 13). P.G.

13. Ούτω μέν ούν καὶ διά ταύτα ἐπέστην ύμῖν ὁ μικρὸς έγω και κακόπατρις, και τούτο ούχ έκων οὐδ' αὐτεπάγγελπος, χατά τούς πολλούς τῶν νῦν ἐπιπηδώντων ταῖς προστασίαις, άλλά κληθείς και βιασθείς και κατακολουθήσας φόδω και 5 Πνεύματι. "Η μακρότερα πολεμηθείην ένταθθα διά κενής καὶ μηδένα τζε πλάνης έλευθερώσαιμι, άλλ' οἱ άτεχνίαν τζε έμης κατευχόμενοι ψυχής έπιτύχοιεν, εί ψευδής ὁ λόγος. Έπει δε ήλθον, και ίσως ού μετά φαύλης της εξουσίας - ίνα μικρόν τι καυχήσωμαι τῶν τῆς ἀφροσύνης» --, τίνα 10 των ἀπλήστων ἐμιμησάμην; τί τοῦ καιροῦ παρεζήλωσα, καίτοιγε τοιαύτα έχων τὰ ὑποδείγματα, ὧν καὶ δίχα, μή κακόν είναι τῶν χαλεπῶν καὶ σπανίων; Τίνων Ἐκκλησιῶν ύμιν ήμφισδητήσαμεν; Ποίων χρημάτων, καίτοιγε τοίς D άμφότερα πλουτούσιν ύπὸρ τὴν χρείαν, οἱ ἐνδεεῖς άμφότερα; 15 Ποΐον βασιλικόν δόγμα διαπτυσθέν έζηλοτυπήσαμεν ; Τίνας άργόντων έθεραπεύσαμεν καθ' ύμῶν; Τίνων θρασύτητα 232 Α κατεμηνύσαμεν ; Τὰ δὲ εἰς έμέ, τίνα ; « Κύριε, μὴ στήσης αύτοῖς την άμαρτίαν ταύτηνο », καὶ τότε εἴπον — έμνήσθην

18, 1 ταύτα ex ταύ Q || 3 κατά πολλούς AZ || 5 διά κενής ένταύθα V WQ Z || 7 ψυχής κατευχόμενοι Q cum signis transp. || έπιτύχειεν A || 6 οπ. Q || 10 παρεδήλωσα A || 14 ο! δὲ ἐνδεεῖς Maur. || 15 βασιλεικόν B corr. Β' || δόγμα : γράμμα AV WQ mg. Z || ἐζηλοποιήσαμεν A || 17 στήσεις Maur.

18. a. Ps. 34, 12. b. Cf. II Cor. 11, 17. c. Act. 7, 60.

18. C'est dans ces conditions et pour ces raisons que je suis venu à vous, moi qui suis petit et originaire d'un pays méprisé. De plus, je suis venu non pas de mon plein gré ni en me proposant moi-même, comme la plupart de ceux qui maintenant se poussent au premier rang ; au contraire, j'ai été appelé, contraint, et je n'ai cédé qu'à la crainte et à l'Esprit<sup>1</sup>. Ou bien, si mes propos sont mensongers, je consens à être plus longtemps ici en butte à une guerre inutile, à ne délivrer personne de l'erreur et à voir exaucés les vœux de ceux qui me reprochent \* la stérilité de mon âme\* ». Mais maintenant que je suis venu, et peut-être avec une puissance qui n'est pas médiocre\* - pour me glorisser un peu de ce qui est folieb -, qui ai-je imité parmi les gens avides? Quelle envie ai-je conçue pour ce qui se fait en ce moment, malgré de tels exemples? D'ailleurs, même sans ces exemples, ne pas être mauvais est chose difficile et rare. Au sujet de quelles Églises ai-je eu des contestations avec vous? Et au sujet de quels biens<sup>5</sup>? Et pourtant les uns sont riches des deux côtés au-delà du nécessaire, tandis que des deux côtés les autres sont indigents. Quel décret impérial4 avons-nous méprisé, pour que nous provoquions l'animosité? Quels magistrats avons-nous sollicités contre vous? De qui avons-nous dénoncé l'audace? Mais les maux qui m'ont atteint, quels sont-ils? Je disais alors : «Seigneur, ne leur impute pas ce péchéee, car je me souviens à propos

<sup>1.</sup> Appelé de sa retraite de Séleucie par la communauté nicéenne de Constantinople, Grégoire devra préciser plus d'une fois, en face des insinuations des malveillants, qu'il n'a jamais intrigué pour obtenir le siège épiscopal de cette ville (cf. Discours 25, 19; 26, 15, 17; 36, 3, 6; 42, 19 et Poèmes II, I, 12, v. 90, PG 37, 1172-1173; II, I, 11, v. 607-608, ibid. 1071).

<sup>2.</sup> Cette expression volontairement ambigué laisserait entendre — c'est ainsi que la comprend Bernard (p. 166) — que Grégoire prévoyait comme proche la victoire des nicéens, grâce à la protection de Théodose, dont il avait demandé l'intervention à Constantinople. Nous avons préféré dans l'Introduction (p. 27-28) entendre ces mots d'une façon générale : Grégoire est venu de par la volonté divine.

<sup>3.</sup> Grégoire ne revendiqua aucune des églises occupées par les ariens; il se contenta d'installer une chapelle dans une maison amie (Discours 26, 27); il appela cette chapelle Anasiasia (Poèmes II, I, 16, v. 1-2, PG 37, 1254), parce que c'est là que s'opéra la résurrection (anasiasis) de la vraie foi (Poèmes II, I, II, v. 1079-1080, ibid. 1103). Il atteste aussi qu'il ne réclama aucun des biens de l'Église de Constantinople (Poèmes II, I, II, v. 1475-1485, ibid. 1131-1132). P.G.

<sup>4.</sup> Ce βασιλικόν δόγμα est on ne peut plus obscur. Bernardt (p. 165) y voit le décret de Théodose reconnaissant comme seule foi légitime de l'Empire celle qui était professée aux sièges d'Alexandrie et de Rome. Nous avons écarté cette hypothèse.

γάρ ἐν καιρῷ τῶν Στεφάνου ἡημάτων — καὶ νῦν προσεύχομαι.

20 ■ Λοιδορούμενοι εὐλογοῦμεν · διωκόμενοι ἀνεχόμεθα · βλασφημούμενοι παρακαλοῦμεν · διωκόμενοι ἀνεχόμεθα · βλασφημούμενοι παρακαλοῦμεν. »

14. Εξ δέ, ότι τυραννούμενος φέρω, τοῦτο ἀδικῶ, χαρίσασθέ μοι τὴν ἀδικίαν ταὐτην · καὶ ὑπ' ἄλλων ἤνεγκα τυραννούμενος · καὶ χάρις, ὅτι τὴν ἐπιείκειαν ἐνεκλήθην, ὡς ἄνοιαν. Λογίζομαι γὰρ οὕτω, λίαν ὑψηλοτέροις ἢ καθ' ὁμᾶς λογισμοῖς χρώμενος · πόσον μέρος ταῦτα τῶν ἐμπτυβές τὸν νικητὴν ἡμῶν ἀπεστεράνωσε, ὁι' οῦ καὶ ὁι' ὁν οἱ κἰνδυνοι ; Ένὸς οὐ τιμῶμαι πάντα τοῦ ἀκανθίνου στεράνους, ὅς τὸν νικητὴν ἡμῶν ἀπεστεράνωσε, δι' οῦ καὶ μανθάνω τῆ τοῦ βίου τραχύτητι στερανούμενος · ἑνὸς τοῦ καλάμους.
10 δι οὖ τὸ σαθρὸν κράτος ἐπαύσατο · μιᾶς τῆς χολῆς, ἐνὸς δξους<sup>α</sup>, δι' ὧν τὴν πικρὰν γεῦσινα ἐθεραπεύθημεν · μιᾶς τῆς κολῆς, ἐνὸς τῷ πάθει μακροθυμίας<sup>1</sup>. "Αν φιλήματι προδοθῆς, ἐλέγχει μέν, οὐ πλήττει¹ δέ. "Αν ἄφνω συλληφθῆ, ὀνειδίζει μέν.

13, 20 λοιδωρούμενοι S 14, 1-2 χαρίσασθαι S | 5 πόσον S\* Maur. : πόστον cett. || 7 τοῦ : τὰ D || 8 δς : ὡς ex emend. Z || 13 ὄνειδίζει ex emend. S

18, d. 1 Cor. 4, 12.

14. a. Mc 15, 19; 14, 65; Jn 19, 3. b. Cf. Matth. 27, 27; Mc 15, 17; Jn 19, 2.5. c. Cf. Matth. 27, 29-30; Mc 15, 19. d. Cf. Matth. 27, 34.48; Mc 15, 36; Jn 19, 29. e. Cf. Gen. 2, 17; 3, 6. f. Matth. 26, 36; 27, 12.14; Mc 14, 61; 15, 5. g. Matth. 26, 49; Mc 14, 45; Lc 22, 48. h. Matth. 26, 55; Mc 14, 48; Lc 22, 52. i. Matth. 26, 52; Jn 18, 11.

des paroles d'Étienne; et maintenant je fais cette même prière<sup>1</sup>. « Insultés, nous bénissons; persécutés, nous supportons; calomniés, nous implorons<sup>a</sup>. »

14. Et si je commets une injustice parce que je supporte d'être tyrannisé2, pardonnez-moi cette injustice : j'ai supporté aussi d'être tyrannisé par d'autres<sup>3</sup>; et je suis reconnaissant de ce que l'on me reproche ma modération comme une folie. Car je raisonne en recourant à des raisonnements qui dépassent de beaucoup les vôtres : quelle part y a-t-il là aux crachats et aux soufflets supportés par le Christe, pour lequel et à cause duquel nous nous exposons aux dangers? A mon avis, tout cela . ne vaut pas la seule couronne d'épines", qui a découronné celui qui nous avait vaincus' et par laquelle j'apprends, moi aussi, à porter la couronne des aspérités de la vie; cela ne vaut pas le seul roseaue qui a mis fin à un pouvoir débile5; cela ne vaut pas le seul fiel, le seul vinaigres par lesquels nous avons été guéris du goût amere e; cela ne vaut pas la seule longanimité dans le cours de la Passion! S'il est trahi par un baisers, il fait des reprochess, mais il ne frappe pasi; s'il est arrêté soudainement, il blâme (ses

<sup>1.</sup> L'évocation des paroles d'Étienne pendant qu'on le lapidait est une allusion au fait que Grégoire fut attaqué à coups de pierre par les ariens, dans la chapelle de l'Anastasia, alors qu'il baptisait pendant la veillée pascale de 379 (Lettre 77, 3). Dans les Lettres 77 et 78, il dissuade deux de ses fidèles de porter plainte. P.G.

<sup>2.</sup> Cette expression veut dire qu'il a été contraint d'accepter l'évêché de Constantinople ; ailleurs il emploie ce verbe pour désigner l'ordination reque malgré lui, sur l'intervention de son père, et qui l'arracha à la vie contemplative.

<sup>3.</sup> C'est-à-dire son père, qui l'avait ordonné prêtre, et Basile, qui l'avait nommé évêque de Sasimes. Noter avec quelle amertume Grégoire fait allusion à son épiscopat, qui fut toujours pour lui un sujet de trouble; il en parlera encore avec douleur dans l'Oraison fanèbre de Basile, en 382 [cf. Discours 43, 59, PG 36, 573 A-B).

<sup>4.</sup> Le démon a remporté la victoire en faisant céder Éve et Adam à la tenlation, P.G.

<sup>5.</sup> Le roscau entre les mains du Christ couronné d'épines représente par dérision un sceptre royal; cependant la royauté du Christ a mis fin à la domination du démon (cf. Jn 12, 31 : • maintenant le prince de ce monde va être jeté dehors • et aussi Jn 14, 30 ; 16, 11). Théodorer écrira : • par le roseau il indique la faiblesse et la fragilité de puissance du diable • (De l'Incarnation du Seigneur, 27, PG 75, 1467). P.G.

Le goût du fruit défendu : cf. Discours 8, 14 ; 30, 20 (fin), SC 250,
 270 ; 37, 4.

επεται δέ καν μαχαίρα Μάλχου τέμης το ώτιον διά 15 ζήλον, άγανακτήσει και άποκαταστήσει καν έν συνδόνι τις φεύγη, περιστελεί! καν πύρ αιτήσης Σοδομιτικόν έπι τούς άγοντας, ούκ έπικλύσει καν ληστήν λάδη διά κακίαν κρεμάμενον, είς τον παράδεισον είσάξει διά χρηστότητα».

C Πάντα ἔστω τὰ τοῦ φιλανθρώπου φιλάνθρωπα, ὡς δὲ καὶ 20 τῶν Χριστοῦ παθημάτων, οἶς τί τῶν μειζόνων ἀν δοίημεν, εἰ Θεοῦ καὶ θανατωθέντος ὑπὲρ ἡμῶν αὐτοὶ τοῖς ὁμοίοις μηδὲ τὰ σμικρὰ συγχωρήσαιμεν;

15. Πρός δὲ καὶ ταῦτα ἐλογιζόμην τε καὶ λογίζομαι, καὶ σκοπεῖτε, εἰ μὴ καὶ λίαν ὀρθῶς, ἃ καὶ πολλάκις ὑμῖν ἐφιλοσόφησα. "Εχουσιν οὕτοι τοὺς οἴκους, ἡμεῖς τὸν ἕνοικον ' οὕτοι τοὺς ναούς, ἡμεῖς τὸν Θεόν, καὶ τὸ « ναοὶ Θεοῦ Το γενέσθαι ζῶντος» » καὶ ζῶντες, ἱερεῖα ἔμψυχα, ὁλοκαυτώματα λογικά», θύματα τέλεια, θεοὶ διὰ Τριάδος προσκυνουμένης.

233 Α Οδτοι δήμους, ήμεῖς ἀγγέλους οδτοι θράσος, πίστιν ήμεῖς οδτοι τὸ ἀπειλεῖν, ήμεῖς τὸ προσεύχεσθαι οδτοι τὸ βάλλειν, ήμεῖς τὸ φέρειν οδτοι χρυσὸν καὶ ἄργυρον.

10 ήμεῖς λόγον κεκαθαρμένου. « Ἐποίησας σεαυτῷ διώροφα καὶ τριώροφα» — γνῶθι τὰ ῥήματα τῆς Γραφῆς —, ■ οἶκον ῥιπιστόν, διεσταλμένου θυρίσιν°»; ἀλλ' οὕπω ταῦτα τῆς ἐμῆς πίστεως ὑψηλότερα, καὶ τῶν οὐρανῶν πρὸς οῦς φέρομαι.

14, 14 μαχαίρα οπ. VWQZ || τέμχς : τέμνχς Α Μαυτ. || 15 καὶ ἀποκαταστήσει mg. Α || 16 περιστέλλει ΑVWQPC || σοδομητικόν ABSP corr. Β<sup>2</sup>P<sup>1</sup> || 17 ἐπικαύσει D ἐπικλύσει D mg. || 18 κρεμμέμενον SB (corr. Β<sup>2</sup>) κρεμνώμενον VWQ mg. κρεμώμενον W<sup>2</sup>Z || εἰπάγει Μαυτ. || 20 τῶν<sup>2</sup> : τὸν B || παθημάτων : μαθητῶν WD mg. Q mg. || 22 συγχωρησαίμην B

15, 2 καθ\* οπ. BVWQZS | & : αν S | 4 τδ supra μετειμα S\* | 4-5 γενέσθαι θεοῦ BSPCD Maur. || 5 όλοκαυτόματα S || 6 θεοὶ : θεοῦ P\* θεῷ APD mg. || 7 δῆμον A || 8 τδ ἀπειλεῖν : ἀπειλεῖν Β ἀπειλήν Α | προσεύχεσθαι : εὕχεσθαι ΑVWQ\*Z || 10 ἐπιντῷ S || 12 διεσταλμένων Α

agresseurs), mais il les suit<sup>1</sup>; si, emporté par ton zèle, tu coupes avec une épée l'oreille de Malchus, il s'indignera et il la remettra<sup>1</sup>; si quelqu'un, couvert seulement d'un drap, s'enfuit, il le vêtira<sup>1</sup>; si tu demandes le feu de Sodome sur ceux qui le poursuivent, il ne le fera pas pleuvoir<sup>1</sup>; s'il accepte que le brigand soit suspendu (à la croix) à cause de ses crimes, il l'introduit par bonté dans le paradis<sup>1</sup>. Que soient empreints de bonté tous les actes de celui qui possède la bonté! Il en va de même des souffrances du Christ<sup>1</sup>: que saurions-nous donner de plus grand, puisque Dieu est mort pour nous, si nous ne pardonnions pas à ceux qui sont comme nous même les petites choses?

15. Et, en outre, je faisais les réflexions suivantes. je les fais encore, et je vous demande d'examiner si ces idées, que j'ai maintes fois développées2 devant vous, ne sont pas tout à fait justes. Eux, ils ont les demeures3, et nous, Celui qui y demeure ; eux, ils ont les temples, et nous, Dieu et le fait d'être « des temples du Dieu vivant\* » et des temples vivants, des offrandes animées, des holocaustes doués de raisone, des sacrifices parfaits, des 4 dieux + grace à la Trinité adorée par nous. Eux, ils ont les peuples, nous, les anges; eux, ils ont la témérité, nous, la foi; eux, ils ont la menace, nous la prière ; eux, ils ont le pouvoir de porter les coups, nous, de les supporter; eux, ils ont de l'or et de l'argent, nous, une parole purifiée. « Tu t'es fait deux et trois étages, une maison aérée, munie de baiese - reconnais ici les paroles de l'Écriture - ; mais cela n'est pas encore plus élevé que ma foi et que les cieux, vers

15. a. II Cor. 6, 16. b. Cf. Hébr. 10, 4 s. c. Jér. 22, 14.

<sup>14.</sup> j. Matth. 26, 55-57; Mc 14, 48.53; Lc 22, 52-54; Jn 18, 12. k. Matth. 26, 51-52; Mc 14, 47; Lc 22, 50-51; Jn 18, 10-11. l. Cf. Mc 14, 51-52. m. Lc 9, 54-55. n. Lc 23, 43.

I. Philanthrôpos est un titre du Christ (cf. Tite 3, 4); le Fils révêle aux hommes la philanthrôpia du Père. P.G.

<sup>2.</sup> Ici, le verbe ochogoopsiv désigne, à l'arrière-plan, le fait de philosopher par excellence, c'est-à-dire de raisonner chrétiennement.

<sup>3.</sup> Les ariens occupent toutes les églises de la ville. P.G.

33, 15-16

Μικρόν μοι τὸ ποίμνιον; 'Αλλ' οὐκ ἐπίκρημνον φερόμενον. Στενή μοι ἡ μάνδρα, πλὴν λύκοις ἀνεπίδατος, πλὴν οὐ παραδεχομένη ληστὴν οὐδὲ ὑπερδαινομένη κλέπταις καὶ ζένοις. "Οψομαι ταύτην, εὖ οἶδα, καὶ πλατυτέραν. Πολλούς καὶ τῶν νῦν λύκων ἐν προδάτοις ἀριθμῆσαί με δεῖ, τυχὸν καὶ ποιμέσιν. Τοῦτο εὐαγγελίζεταί μοι « ὁ ποιμὴν ὁ καλός », 20 δι' δν « ἐγὼ τίθημι τὴν ψυχὴν ὑπὲρ τῶν προδάτων ». Οὐ

DISCOURS

Β φοδοϋμαι τὸ «μικρὸν ποίμνιον<sup>ε</sup>» εὐσύνοπτον γάρ, ὅτι «γινώσκω τὰ ἐμὰ καὶ γινώσκομαι ὑπὸ τῶν ἐμῶν<sup>ε</sup>». Τοιαῦτα τὰ Θεὸν γινώσκοντα καὶ Θεῷ γινωσκόμενα. «Τὰ πρόδατα τὰ ἐμὰ τῆς φωνῆς μου ἀκούει<sup>ω</sup>», ῆς ῆκουσα παρὰ

25 τῶν θείων λογίων, ἡν ἐδιδάχθην παρὰ τῶν ἀγίων Πατέρων, ἡν ἐδίδαξα κατὰ πάντα καιρὸν ὁμοίως, οὐ συμμορφούμενος τοῖς καιροῖς, καὶ διδάσκων οὐ παύσομαι, μεθ' ἦς ἐγεννήθην, καὶ ἢ συναπέρχομαι.

16. Ταῦτα καλῶ κατ' ὅνομας — οὐκ ἀνώνυμα γάρ, ὥσπερ οὐδὲ ἀστέρες ἀριθμούμενοι καὶ ὁνομαζόμενοι — καὶ ἀκολουθοῦσί μοις, ἐκτρέφω γὰρ ἐπὶ ὕδατος ἀναπαύσεως ἀκολουθοῦσι δὲ καὶ παντί τοιούτω ποιμένι, οὖ τὴν φωνὴν ὁρᾶτε ὅπως ἡδέως ἤκουσαν · « ἀλλοτρίω δὲ οὐ μὴ ἀκολουθήσωσιν, ἀλλὰ φεύξονται ἀπ' αὐτοῦς », ὅτι διαγνωστικὴν ἔξιν ἔγουσιν ἤδη φωνῆς οἰκείας καὶ ἀλλοτρίας. Φεύζονται Οὐαλεντίνου

15, 14 ἐπίκρημνον : ἐπὶ κρημνῶν S¹BPCD || φερόμενον οπ. VW QZ || 17 καὶ¹ οπ. V || καὶ¹ οπ. Μαμτ. || 19 μοι : με VWDZ , 20 δν ex emend. B || ἐγὼ οπ. VWZ || 22 ἐμῶν : ιδίων AD corr. D mg. || 26 συμμορφουμένοις B συμμορφίζομενος VWQ συμμορφαζόμενος P¹

16, 2-3 ἀκουλουθοῦσε A corr. A² (et postea) 3 ἐπὶ ὕδατος : καὶ ἐπὶ ὕδατος S ἐφ² ὑδατος C  $\parallel$  4 δὲ : τε C  $\parallel$  παντὶ τῷ Z  $\parallel$  ὁ ἀκολουθήσουν συν A

15. d. Cf. Jn 10, 1. e. Jn 10, 11. f. Lc 12, 32. g. Jn 10, 14. h. Jn 10, 27.

16. a. Jn 10, 3. b. Cf. Ps. 146, 4. c. Cf. Jn 10, 4. d. Ps. 22, 2. e. Jn 10, 5.

lesquels je suis emporté. Mon troupeau est petit ; mais il n'est pas emporté vers les précipices. Ma hergerie est étroite; cependant elle n'est pas accessible aux loups. cependant elle ne laisse pas entrer le brigand et elle n'est pas escaladée par les voleurs et les étrangersé. Cette bergerie, je le sais bien, je la verrai aussi plus vaste : beaucoup de ceux-là même qui sont maintenant des loups. il faut que je les compte au nombre des brebis, peut-être même au nombre des pasteurs. C'est la bonne nouvelle que m'annonce « le bon Pasteur », à cause duquel « je donne ma vie pour mes brebise »; je ne crains pas pour le • petit troupeaut », car il est facile à voir d'un coup d'œil, puisque « je connais mes brebis, je suis connu par mes brebis\*\*; telles elles sont : elles connaissent Dieu et sont connues de Dieu. « Mes brebis entendent ma voix», et cette voix dit ce que j'ai entendu des oracles divins, ce que j'ai appris des saints Pères1, ce que j'ai enseigné en toute circonstance de la même façon², sans me modeler sur les circonstances, ce que je ne cesserai pas d'enseigner, ce avec quoi je suis né et avec quoi je partirai.

16. Ces brebis, je les appelle par leur noms, car elles ne sont pas anonymes — les astres non plus, eux dont le nombre est connu et le nom aussib —, et ces brebis me suivents, car je les nourris près de l'eau du reposé; elles suivent aussi tout autre pasteur tel que moi, et vous voyez avec quel plaisir elles entendent sa voix; elles ne suivront pas un étranger, mais elles s'enfuiront loin de luis, parce qu'elles ont désormais une aptitude à distinguer la voix de leur propre pasteur et celle de l'étranger. Mes brebis fuiront la division de l'Un en deux professée par Valentin,

2. Cf. plus haut, chap. 2. Grégoire n'adapte pas sa foi aux circonstances, il ne plie pas devant l'autorité terrestre.

<sup>1.</sup> Le premier exemple cité par Lampe du mot « Père » au sens de « Père de l'Église » est dans Eusébe, Contre Marcellus 1, 4 (PG 24, 752 B). Ce témoignage est donc peu antérieur à Grégoire. P.G.

την τοῦ ένὸς εἰς δύο κατατομήν, οὐκ ἄλλον τοῦ ἀγαθοῦ τὸν Δημιουργὸν πιστεύοντες, καὶ τὸν Βυθόν καὶ την Σιγήν καὶ 10 τοὺς μυθικοὺς Αἰῶνας, τὰ βυθοῦ καὶ σιγῆς ὅντως ἄξια. Φεύξονται Μαρκίωνος τὸν ἐκ στοιχείων καὶ ἀριθμῶν Θεόν · Μοντανοῦ τὸ πονηρὸν πνεῦμα καὶ γυναικεῖον · Μάνου τὴν ὅλην μετὰ τοῦ σκότους · Ναυάτου τὴν ἀλαζονείαν, καὶ 15 τὴν εὐγχυσιν καὶ τἡν, ἔν οὕτως εἴπω, κατάποσιν, τὰ τρία εἰς ἐν συναιροῦντος, ἀλλ' οὐκ ἐν τρισὶν ὑρεστῶσι τὸ ἐν ὁρίζοντος · ᾿Αρείου καὶ τῶν ὑπ' ᾿Αρείω τὴν τῶν ρύσεων 236 Α ἀλλοτρίωσιν καὶ τὸν καινὸν Ἰουδαϊσμόν, μόνω τῷ ἀγεννήτω τὴν θεότητα περιγράφοντος · Φωτεινοῦ τὸν κάτω Χριστὸν 20 καὶ ἀπὸ Μαρίας ἀρχόμενον. Αὐτοὶ δὲ προσκυνοῦσι τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υἰὸν καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, μίαν θεότητα ·

16, 10 καὶ τὰ βυθοῦ S corr. S³ | 18 συνείροντος VWQ Z corr. Q mg. | τρισίν : τρὶν Α | 17 ὑπ' ἄρειον VWQ | 18 κοινὸν Α κενόν Β | 19 περιγράφοντες Ζ | κάτω : κατὰ Β | 20-21 τὸν πατέρα καὶ τὸν υἱὸν : πατέρα υἰὸν Ζ | 21 τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον : τὸ ἄγιον πνεῦμα ΒSPCD | μίαν θεότητα οπ. VWQ Ζ τὴν μίαν θεότητα P²

1. Grégoire n'a qu'une connaissance limitée des idées du gnostique Valentin, antérieur à lui de deux siècles; la doctrine est exposée selon la terminologie du τνο siècle : κατατομή n'a rien à faire avec les théories de Valentin, mais est lié aux controverses trinitaires (cf. Discours 21, 35; 31, 14). Il est vrai, d'autre part, que Valentin distingue le démiurge des autres éons, mais la distinction entre démiurge et Dieu bon rejoint finalement le marcionisme.

2. Même ce qui est dit de Marcion est imaginaire. Sur la lente extinction du marcionisme au 17º siècle, cf. A. von Harnack, Marcion, Das Evangelium vom fremden Gottes, Leipzig 1924, p. 346°. Il ne faut pas exclure, du reste, comme le supposent les Mauristes, que Grégoire ait confondu Marcion et Marc le Mage, dont la doctrine, exposée par Inéxée (Contre les hérésies I, 14, 8, 3-5) correspond à ce qui est dit ici.

3. Autres connaissances superficielles et limitées. Grégoire fait simplement allusion à l'esprit prophétique de Montan, comme dans Discours 22, 12 et 25, 8; les affirmations au sujet de Mani, ici comme ailleurs (Discours 29, 11), sont à peine plus que des clichés; Novat

car elles ne croient pas que l'auteur du monde soit autre que le Bien; elles fuiront aussi Bylhos (Abîme), Sigè (Silence)1 et les Eons fabuleux, dignes vraiment de l'abîme (bythos) et du silence (sigè); de Marcion, elles fuiront le dieu composé d'éléments et de nombres2; de Montan, elles fuiront l'esprit pervers et féminin ; de Mani, elles fuiront la matière et les ténèbres; de Novat, elles fuiront l'arrogance et la pureté en paroles<sup>a</sup> ; de Sabellius<sup>4</sup>, elles fuiront l'analyse et la confusion, et, pour ainsi parler, l'absorption : Sabellius contracte les Trois en Un et il ne met pas l'Un dans Trois qui subsistent ; d'Arius et de ceux qui dépendent d'Arius, elles fuiront la diversité des natures5 (entre le Père et le Fils), ainsi que le nouveau judaïsme qui limite la divinité au seul Inengendré®; de Photin, elles fuiront le Christ d'ici-bas, qui ne commence d'exister qu'à partir de Marie7. Au contraire, nos fidèles adorent le Père, le Fils et le Saint-Esprit, une seule

est le nom donné à Novatien en Orient (cf. Harnack, Geschichte der aitchrist. Literatur bis Eusebius, I, 2, réimpr. Leipzig 1958<sup>1</sup>, p. 655); son nom se rencontre encore chez Grégoire (Discours 22, 12 et 25, 8) dans des listes d'hérésies. Contre les partisans de Novatien il défend la validité de la pénitence et du pardon ecclésiastique (Discours 39, 18-20).

- 4. Avec le nom de Sabellius, Grégoire et, en général, tous les écrivains nicéens, comme Athanase, Hilaire et Basile, font allusion à Marcel d'Ancyre, dont la doctrine était rapprochée par eux de celle de Sabellius. L'opposition entre Sabellius (ou Marcel) et Arius est fréquente chez ces auleurs pour évoquer les deux hérésies contraires qui combattaient l'orthodoxie par des exagérations opposées.
- 5. Suit une série de termes techniques pour caractériser les hérésies les plus vives de ce temps.
- 6. L'inengendré, c'est le Père qui, selon les ariens, possède seul la divinité; l'arianisme est, pour cette raison, appelé « second judaïsme », car les Juis n'avaient pas connaissance des trois personnes divines.
- 7. Photin, évêque de Sirmium et partisan de Marcel d'Ancyre, fut condamné par le synode de Sirmium, en 351; il soutenait que le Christ existait seulement à partir de l'Incarnation; cf. entre autres M. Simoneum, La crisi ariana nel IV secole, Roma 1975, p. 203-206.

**33**, 16-17

Θεόν του Πατέρα, Θεόν του Υίου, Θεόν, εἰ μὴ τραχύνη, το Πνεϋμα το άγιου, μίαν φύσιν ἐν τρισὶν ἰδιότησι, νοεραῖς, τελείαις, καθ' ἐαυτὰς ὑφεστώσαις, ἀριθμῷ διαιρεταῖς, καὶ 25 οὐ διαιρεταῖς θεότητι.

17. Τούτων παραχωρείτω μοι τῶν φωνῶν πᾶς ὁ ἀπειλῶν σήμερον τοῦν δὲ ἄλλων μεταποιείσθωσαν οἱ βουλόμενοι. Οὐκ ἀνέχεται Πατήρ Υἰὸν ζημιούμενος, οὐδὲ Υἰὸς τὸ Ηνεῦμα τὸ ἄγιον ζημιοῦται δέ, εἰ ποτὲ καὶ εἰ κτίσμα. 5 Οὐ γὰρ Θεὸς τὸ κτιζόμενον. Οὐ φέρω ζημιούμενος οὐδὲ ἐγὼ τὴν τελείωσιν. « Εἰς Κύριος, μία πίστις, ἐν βάπτισμα\*. » Εἰ τοῦτο ἀκυρωθείη μοι, παρὰ τίνος ἔζω τὸ δεύτερον; Τὶ φατε, οἱ καταδαπτίζοντες ἢ ἀναδαπτίζοντες; "Εστιν εἰναι πνευματικὸν δίχα Πνεύματος ; Μετέχει δὲ Πνεύματος ὁ 10 μὴ τιμῶν τὸ Πνεῦμα; Τιμᾶ δὲ ὁ εἰς κτίσμα καὶ ὁμόδουλον βαπτιζόμενος; Οὐκ ἔστιν, οὐχ οῦτω, πολλὰ ἐρεῖς. Οὐ ψεύσομαί σε, Πάτερ ἄναρχε οὐ ψεύσομαί σε, μονογενὲς Λόγε οὐ ψεύσομαί σε, πονογενὲς

16, 23 &v om. Z

17, 1 παραχώρει VWQZ || 3 οὐκ ἀνέχεται : οὐ δέχεται A || ὁ πατήρ W || ζημειούμενος S corr. S² (ut saepe) || ὁ ὑὸς BW || 4 εἰ² : ἔ, ex emend. W || κτίσματα B Maur, post κτίσμα add, καταθληθείη AD || 6 εἰς κύριος μία πίστις οπ. Z | 7 τοῦτο : τούτω AB || ἀκυρωθείη ex ἀκυρωθῆ S² || ἔξω om. VWZ || 9 δίχα : ἄνευ Z || τοῦ πνεύματος D || δὲ om. C || 10 ὁ εἰς ex εἰς corr. S² || 12 μονογενῆ AWD || 13 πί : τίνι BSD Maur, corr. B²

# 17. a. Éphés. 4, 5.

Divinité, Dieu le Père, Dieu le Fils et — ne t'en déplaise — Dieu l'Esprit-Saint, une seule nature en trois propriétés intelligentes, parfaites, subsistantes par elles-mêmes, distinctes par le nombre, mais non pas distinctes par la divinité.

17. Que tous ceux qui me menacent aujourd'hui me concèdent l'emploi de ces mots! Les autres mots, que ceux qui le veulent les revendiquent pour eux! Le Père ne supporte pas d'être privé du Fils, et le Fils ne supporte pas d'être privé de l'Esprit-Saint ; or, il y a privation s'ils ont commence à un moment quelconque et s'ils sont des créatures, car ce qui est créé n'est pas Dieu. Je ne tolère pas, moi non plus, qu'on me prive de mon achèvement2 : « Un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptème». » Si cela est sans valeur pour moi, de qui tiendrai-je ce qui le remplacera? Que dites-vous, vous qui donnez un baptême funeste ou un second baptême3? Peut-on être spirituel sans l'Esprit ? Et participe-t-il à l'Esprit, celui qui n'honore pas l'Esprit? Et l'honore-t-il, celui qui est baptisé en une créature et en un compagnon de servitude? Cela ne se peut pas : il n'en est pas ainsi ; tu auras beau dire! Je ne serai pas infidèle à toi, Père sans commencement ; je ne serai pas infidèle à toi. Verbe unique ; je ne serai pas infidèle

28, 29, 31). La dernière précision sur ce point sera le mot « relation » (σχέσις), que Grégoire emploie ailleurs (p. ex. Discours 29, 16; 31, 7, 9).

L'achèvement (τελείωσις) est donné par le Saint-Esprit, mais avec le concours de la Trinité tout entière (cf. Discours 31, 28; 34, 8; 37, 18; 40, 42-43; Basile, Sur le Saint-Esprit 9, 23; 16, 38).

3. Καταθαπτίζω «submerger, noyer» est pris ici, par jeu de mots, au sens de «donner un baptème funeste»; le baptème conféré par les hérétiques conduit à la perte de l'àme, parce qu'il fait adhèrer à une doctrine erronée. Ce passage est le premier exemple cité par Lampe pour le sens que nous indiquons. 'Αναδαπτίζω, c'est «rebaptiser, baptiser une seconde fois». P.G. Au dire d'Épiphane, l'arien Eunome rebaptisait ceux qui avaient reçu le baptème en dehors de sa secte, et il baptisait « au nom du Dieu incréé, du Fils créé et du Saint-Esprit créé par le Fils» (Panarion, Haeresis 76, 54, 32-33, éd. Holl, Leipzig 1933, 111, p. 414).

<sup>1.</sup> Dans cette formule est bien affirmé l'honneur (προσκονούσι) dù à l'Esprit-Saint, qui est Dieu, et la conviction est exprimée que les Trois forment une seule divinité (θεότης). Il est question aussi des propriétés (ἐδιότητες) qui sont καθ' έποτας όφεστώσαι c'est-à-dire qu'elles subsistent par elles-mêmes : ce sont des chypostases (ὑποστάσεις), autrement dit des personnes. Donc, ἐδιότης en vient à coincider avec ὁπόστασις (cf. K. Holl, Amphilochius con Ikonium in seinem Verhältnis zu den grossen Kappadoziern, Leipzig 1904, p. 171). La « propriété » est ce qui constitue la distinction de chaque personne divine par rapport aux autres (cf. Discours 29, 12 ; 31, 9,

ώμολόγησα καὶ τίνι ἀπεταξάμην καὶ τίνι συνεταξάμην.

12 Ος θεχοίται τας πιστος διονάς φιγαλθώναι κας έταθες.

C ψεύδους άς τελειούμενος κατελθεῖν καὶ ἀνελθεῖν ἀτελέστερος ώς ζησόμενος βαπτισθήναι καὶ ἐννεκρωθήναι τῷ δδατι, καθάπερ τὰ ταῖς ὡδῖσιν ἐναποθανόντα κυήματα

20 καὶ σύνδρομον λαβόντα τῆ γενήσει τὸν θάνατον. Τί με ποιεῖς μακάριον ἐν ταὐτῷ καὶ ἄθλιον, νεοφώτιστον καὶ ἀφώτιστον, θεῖον καὶ ἄθεον, ἴνα ναυαγήσων καὶ τὴν ἐλπίδα τῆς ἀναπλάσεως;

Βραχύς ὁ λόγος ' μνήσθητι τῆς ὁμολογίας. Εἰς τὶ 25 ἐβαπτίσθης; εἰς Πατέρα; Καλῶς ' πλήν, 'Ιουδαϊκόν ἔτι. Εἰς Υἰόν ; Καλῶς ' οὐκέτι μὲν 'Ιουδαϊκόν, οῦπω δὲ τέλειον. Εἰς τὸ ἄγιον Πνεῦμα; 'Υπέρευγε ' τοῦτο τέλειον. 'Αρ' οῦν ἀπλῶς εἰς ταῦτα, ἢ καί τι κοινὸν τούτων ὄνομα; Ναὶ κοινὸν. Τί τοῦτο ; Δηλαδή τὸ τοῦ Θεοῦ. Εἰς τοῦτο τὸ κοινὸν 237 Α ὅνομα πίστευε, καὶ κατευοδοῦ καὶ βασίλευε, καὶ μετέδης 31 ἐντεῦθεν εἰς τὴν ἐκεῖθεν μακαριότητα. 'Η δὲ ἐστιν, ὡς ἐμοί γε δοκεῖ, ἡ τούτων αὐτῶν ἐκτυπωτέρα κατάληψις ' εἰς ἡν φθάσαιμεν καὶ ἡμεῖς, ἐν αὐτῷ Χριστῷ τῷ Κυρίφ

ήμῶν, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

17, 14 -μην καὶ τίνι συνεταζά- οπ. S add. S¹ | 15 πιστοῦ : ἀπίστου W | 16 ἀπίστους Maur. || 18 νεκρωθήναι Q | 20 γεννήσει BSP CD || 25 Ιουδαικόν ex emend. B || 27-28 ἄρρ' οὐν ■ || 29 τὶ τοῦτο οπ. Z || τοῦτο τὸ ex τοῦ τὸ ■ || 30 καὶ οπ. Q || μετέδης : μεταδήση Maur. || 31 εἰς : πρὸς Z || 32 γε οπ. ΑΥ WQZ || 33 χριστῷ : χριστῷ ἰησοῦ ΥWD τῷ χριστῷ ἰησοῦ ΑΖ || κορίῳ : θεῷ Maur. || 34 καὶ τὸ κράτος οπ. ΑΥ WQZ post καὶ τὸ κράτος add. σὸν τῷ ἀνάρχῳ Πατρὶ καὶ ζωσποιῷ Πνεύματι νῶν καὶ ἀεὶ καὶ Μaur. || αἰῶνας τῶν κἰώνων Α

πρός άρειανούς και είς αύτον στίχοι όν AW (στίχοι όν om. W) πρός άρειανούς C πρός άρειανούς στίχοι YM PD nulla subscriptio in BVQZ subscriptionem del. S' praeter στίχοι YM

à toi, l'Esprit-Saint! Je sais qui j'ai confessé, à qui j'ai renoncé, avec qui je me suis rangé! Je n'accepte pas d'avoir été instruit des paroles prononcées par un homme fidèle et d'apprendre à être infidèle, d'avoir confessé la vérité et de me trouver avec le mensonge, d'être descendu (dans le baptistère) pour recevoir mon achèvement et d'en remonter moins achevé, d'avoir été baptisé pour vivre et d'être devenu un cadavre dans l'eau (baptismale), comme les enfants qui meurent en venant au monde et qui trouvent la mort au moment même de leur naissance. Pourquoi veux-tu me rendre dans le même instant bienheureux et malheureux, nouvellement illuminé et privé de l'illumination, divin et sans Dieu, pour que je fasse naufrage quant à l'espérance de la régénération?

Résumons-nous: souviens-toi de la confession (de la foi) que tu as faite. Au nom de qui as-tu été baptisé? Au nom du Père? C'est bien, mais c'est encore du judaïsme. Au nom du Fils? Bien; ce n'est plus du judaïsme, mais ce n'est pas encore achevé. Au nom du Saint-Esprit? Très bien, voilà qui est achevé. Mais est-ce au nom de ces trois simplement, ou bien y a-t-il un nom qui leur est commun? Oui, il y en a un. Quel est-il? Évidemment, c'est le nom de Dieu². Crois en ce nom, et ensuite « avance glorieusement et règne² », et tu es passé d'ici-bas à la béatitude de l'au-delà. Celle-ci, me semble-t-il, consiste à saisir d'une façon plus expressive ces mêmes réalités. Puissions-nous y parvenir, nous aussi, dans le Christ lui-même, notre Seigneur! A lui la gloire et la puissance pour les siècles³! Amen.

également présent, comme l'avait déjà enseigné Basile (Sur le Saint-Esprit 10, 26; 11, 28).

<sup>17.</sup> b. Cf. I Tim. 1, 19. c. Ps 44, 5.

<sup>1.</sup> Le lien étroit entre foi et baptème est souligné aussi au Discours 6, 22. Le baptème est insuffisant si l'Esprit-Saint n'est pas

<sup>2.</sup> Remarquer le développement de l'homèlie en forme de diatribe, à la manière des cyniques, qui est caractéristique du style de Grégoire.

<sup>3.</sup> La formule trinitaire, si fréquente dans les conclusions des homélies de Grégoire (voir les conclusions des *Discours* 8, 9, 37, 44) est, ici, apocryphe (voir l'apparat critique).

1. Τούς ἀπ' Αἰγύπτου προσφθέγξομαι ' δίκαιον γάρ, ἐπειδὴ καὶ προθύμως συνεληλύθασι, τῷ ζήλῳ τὸν φθόνον νικήσαντες, Αἰγύπτου ταύτης, ἢν πλουτίζει μὲν ποταμὸς ἐκ γῆς ὕων καὶ πελαγίζων ὥρια — ἴνα καὶ αὐτὸς μικρόν τι μιμήσωμαι τούς περὶ ταῦτα κομψούς —, πλουτίζει δὲ Χριστὸς ὁ ἐμός, πρότερον μὲν εἰς Αἴγυπτον φυγαδευόμενος\*, νυνὶ δὲ ἀπ' Αἰγύπτου χορηγούμενος ' τότε μὲν ἐκ τῆς 'Ηρώδου παιδοφονίας\*, νῦν δὲ ἐκ τῆς τῶν πατέρων φιλοτεκνίας ' Χριστός, ἡ καινή τροφή τῶν καλῶς πεινώντων, ἡ μείζων σιτοδοσία πάσος τῆς ἱστορουμένης τε καὶ πιστευομένης ' ὁ ἄρτος ὁ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καταδαίνων καὶ ζωὴν διδούς τῷ κόσμως, τὴν ἀνόλεθρόν τε καὶ ἀκατάλυτον, περὶ οῦ καὶ νῦν ἀκούειν δοκῶ

Titulus, πρός τον κατάπλουν εἰς τοὺς ἀπὶ αἰγύπτου ἐπιδημήσαντας AWZ εἰς τὸν κατάπλουν τῶν ἐξ αἰγύπτου ἐπισκόπων S (non nulla delet S) εἰς τὸν κατάπλουν τῶν ἐξ αἰγύπτου ἐπιδημησάντων CD τοῦ αὐτοῦ εἰς τὸν κατάπλουν τῶν ἀπὶ αἰγύπτου ἐπισκόπων, ἐρρήθη ἐν κωνσταντινουπόλει P τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν κατάπλουν εἰς τοὺς ἀπὶ αἰγύπτου ἐπιδημήσαντας VQ inscriptio euanida in B

1, 1 τούς εx τοῖς  $D^2$  | έξ αίγύπτου PC || 2 ἐν τῷ ζήλῳ SPG corr.  $S^2$  || 4 ὅρια B || τι om. PCD ante τι add, μικρόν mg.  $S^3$  || 6 νῦν δὲ D || 7 χορηγούμενος ex χωρ- (ut uid.)  $S^2$  χωρ- B || 8 φιλοτεχνίας S || 9 μείζω S || σιτοδοσίας PC || 10 τῆς ἱστορουμένης om. C τῆς ἱστορουμένης τε om. P add.  $P^3$  || 10-12 τῆς]  $\rightarrow$  [ἀκατά]λυτον ruanidus B || 12 δοκῶ ἀκούειν S corr.  $S^2$ 

#### DISCOURS 34

# A propos de leur débarquement, à ceux qui étaient arrivés d'Égypte

· 1. Je veux saluer ceux qui arrivent d'Égypte. Cela est juste : ils se sont empressés de se joindre à nous, leur zèle l'emportant sur la jalousie. Ils viennent de cette Égypte qu'enrichit son sleuve, pluie sortie de la terre et mer véritable en temps opportun - je dis cela pour imiter quelque peu le langage de ceux qui sont habiles en ces éloges1 - ; mais c'est aussi mon Christ qui enrichit l'Egypte, lui qui jadis y séjournait en fugitife et qui maintenant est nourri par l'Égypte2, lui qui autrefois séjournait là-bas à cause du meurtre des enfants par Hérodeb, et qui à présent est nourri en vertu de l'amour des pères pour les enfants'; le Christ, nourriture nouvelle de ceux qui ont une faim glorieuse, aliment le plus largement donné entre tous ceux dont l'histoire et la foi nous recontent la distribution4, pain descendant du ciel et donnant au monde une viec qui n'est pas sujette à l'anéantissement et à la dissolution ; il me semble encore

aimablement les procédés de la seconde sophistique, tout en les employant lui-même pour complaire à ses auditeurs. P.G.

 L'Égypte, en fournissant le blé à Constantinople, nourrit les chrétiens qui ne font qu'un avec le Christ. P.G.

3. Allusion à la suprématie religieuse que les évêques d'Alexandrie avaient toujours revendiquée. Ainsi Grégoire appellera Pierre d'Alexandrie « l'arbitre des pasteurs » (Poème Sur sa vie, v. 858, PG 37, 1088). P.G.

Allusion au don de la manne et à la multiplication des pains.
 P.G.

<sup>1.</sup> a. Matth. 2, 13-15. b. Matth. 2, 16. c. Jn 6, 33.

<sup>1.</sup> Les sophistes, qui affectionnent l'hyperbole. Grégoire raille

34, 1-3

201

Β μοι λέγοντος τοῦ Πατρός · « Ἐξ Αἰγύπτου ἐκάλεσα τὸν Υἰόν μου<sup>4</sup>. »

2. 'Αφ' ύμων γάρ ἐξήχηται ὁ λόγος εἰς πάντας ἀνθρώπους, ύγιῶς πιστευόμενός τε καὶ κηρυσσόμενος, καὶ ὑμεῖς ἄριστοι καρποδόται πάντων, μάλιστα τῶν νῦν ὀρθῶς πιστευόντων, ὅσα ἐμὲ γινώσκειν, τὸν τῆς τοιαύτης τροφῆς οὐκ ἐραστὴν μόνον, ἀλλὰ καὶ χορηγόν, καὶ οὐκ ἔνδημον μόνον, ἀλλ' ἦδη καὶ ὑπερόριον. 'Ἰμεῖς γάρ τρέφετε μὲν σωματικῶς δήμους καὶ πόλεις, ἐφ' ὅσον ἐξικνεῖται ὑμῶν τὸ φιλάνθρωπον ' τρέφετε δὲ πνευματικῶς, οὐ τὸν δεῖνα δῆμον οὐδὲ τήνδε ἢ τήνδε τὴν πόλιν μικροῖς ὁρίοις περιγραφομένας, κᾶν Φρονῶσιν ὑπέρλαμπρον, ἀλλὰ μικροῦ πᾶσαν τὴν οἰκουμένην.

C Καὶ θεραπεύετε οὐ λιμὸν ἄρτου οὐδὲ δίψαν δδατος, ά καὶ λιμώττειν οὐ μέγα καὶ μὴ λιμώττειν ράδιον ' άλλὰ « λιμὸν 244 Α τοῦ ἀκοῦσαι λόγον Κυρίου\* », ον καὶ πάσχειν ἐλεεινότατον,

καὶ θεραπεύειν νῦν ἐργωδέστατον ἐπειδή « ἐπληθύνθη,
15 ἡ ἀνομία<sup>ο</sup> », καὶ ὁλίγους εὐρίσκω τοὺς γνησίους ταύτης
θεραπευτάς.

8. Τοιούτος 'Ιωσήφ ὁ ὑμέτερος σιτομέτρης, ταὐτὸν δὲ εἰπεῖν καὶ ἡμέτερος, δς καὶ προδλέπειν ἤδει λιμὸν ὑπὸ σοφίας ὑπερδαλλούσης καὶ θεραπεύειν λόγοις οἰκονομίας, ταῖς καλαῖς τῶν βοῶν καὶ πίοσι τὰς αἰσχρὰς καὶ ἀτρόφους ἰώμενος. Καὶ

2, 1 ο λόγος εξήχηται PCD | άνθρώπους ing. S: | 5 άλλ' ήδη : άλλά δη V || 6 τρέφεται Α || 7 δσον : δσους SPCD corr. S: || 9 την supra versum S || περιγραφομένην Maur. || 13 λόγου Maur. || 14 νῦν om. P

8, 1 ὁ ὑμέτερος ἰωσήφ S cum signis transpos. || σιτοδότης Α mg. DW σιτομέτρης W mg. Dmg. || 4 πίσσι εκ πίωσι S² || αἰσχρὰς εκ αἰσχὰς P²

maintenant entendre le Père dire : « D'Égypte j'ai appelé mon filsa. »

2. C'est en partant de chez vous, en effet, qu'elle a retenti chez tous les hommes, la parole, objet d'une saine foi et d'une saine prédication ; c'est vous qui êtes les meilleurs à en distribuer les fruits à tous, surtout à ceux qui maintenant ont une foi droite, autant que je le sache, moi qui suis non seulement amateur d'une telle nourriture, mais qui en suis aussi dispensateur, et cela non pas seulement dans mon pays, mais même désormais au-delà de mes frontières. C'est vous qui assurez la nourriture corporelle des peuples et des cités, dans la mesure où votre bienfaisance les atteint; et vous assurez la nourriture spirituelle non pas de tel peuple ni de telle ou telle ville circonscrite dans d'étroites limites - même si ces gens ont les plus hautes prétentions -, mais vous nourrissez presque toute la terre. Et vous guérissez non pas la faim que l'on a du pain, ni la soif d'eau - éprouver cette faim n'est pas glorieux, et ne pas l'éprouver est facile —, mais vous guérissez « la faim d'entendre la parole du Seigneur. ; or, souffrir de cette faim est ce qu'il y a de plus digne de pitié, et la guérir est ce qu'il y a de plus glorieux, car • l'iniquité a abondé • et je ne trouve que peu d'authentiques guérisseurs de cette faim1.

3. Tel fut Joseph, votre pourvoyeur en blé<sup>2</sup> — autant dire le nôtre. Il savait prévoir la famine, grâce à son extraordinaire sagesse, et y remédier par l'intelligence de son administration : par les vaches belles et grasses il donnait la santé aux vaches laides et maigres<sup>2</sup>. Et

trouvent présentes dans les dons apportés par les marins d'Égypte, fidèles de Pierre d'Alexandrie et partisans de la foi de Nicée. P.G. — Cette allégorie sera utilisée pour le personnage de Basile dans le Discours 43, 72.

<sup>1,</sup> d. Os. 11, 1; Matth. 2, 15.

<sup>2.</sup> a. Amos 8, 11. b. Matth. 24, 12.

<sup>8.</sup> a. Cf. Gen. 41, 1-4; 25-49; 53-57.

<sup>1.</sup> Allégorie de la nourriture venue d'Égypte, à laquelle s'oppose une nourriture spirituelle ; mais les deux sortes de nourriture se

<sup>2.</sup> Allusion à l'histoire de Joseph, fils de Jacob, quand il fut devenu le premier ministre du Pharaon (Gen. 41, 53-57). P.G.

<sup>3.</sup> Rappelons que le Pharaon avait vu en songe sept vaches

- 5 'Ιωσήφ όπότερον βούλει λαμδάνειν, εἴτε τὸν τῆς ἀθανασίας καὶ ἐραστὴν καὶ δημιουργόν καὶ ἐπώνυμον, εἴτε τὸν ἐκείνου Β καὶ θρόνω καὶ λόγω καὶ πολιᾶ διάδοχον, τὸν νέον Πέτρον ἡμῖν, οὐχ ἦττον τὴν ἀρετὴν ἢ τὴν κλῆσιν · ὑφ' ὧν τὸ μέσον
- μαλλον οσώ των δεσμών έστιν έλεύθερος · ὁ δὲ ἐπὶ τὴν
  15 αὐτὴν κατάλυσιν ἢ ἀνάλυσιν, ἐπὶ τοῖς αὐτοῖς ἄθλοις ἐπείγεται
  καὶ πλησιάζει μὲν ἥδη τοῖς ἄνω, τοσοῦτον δὲ μετὰ τῆς
  σαρκός ἐστιν ἔτι ὅσον βοηθῆσαι τῷ λόγῳ τὰ τελευταῖα, καὶ
  τῆς ὁδοῦ γενέσθαι μετὰ δαψιλεστέρων τῶν ἐφοδίων.
- 4. Τούτων ὑμεῖς θρέμματα καὶ προδλήματα τῶν μεγάλων, καὶ δογματιστῶν καὶ ἀγωνιστῶν τῆς ἀληθείας καὶ νικητῶν · οθς οὐ καιρός, οὐ δυνάστης, οὐ λόγος, οὐ φθόνος, οὐ φόδος,
  - 8, 6 καὶ οπ. Μαμτ. || ἐπόνυμον S || τῶν ἐκείνου Β || 7 θρόνφ εκ θρόνον S¹ χρόνφ PC || 9 σπαίρη ex emend. S² σκαίρη ex emend. Β² σπαίρη ἡμῖν PC || 10 ἐ supra uersum W || 11 ἐπιπολοῖς [ 11-12 ἀθλήμασι καὶ ἀγωνίσμασι PCD || 12 εδ οἰδα οπ. C || 14 ἐπὶ : πρὸς SPCD || 17 ἔτι οπ. P

grasses qui sortaient du Nil et qui étaient ensuite dévorées par sept vaches maigres. Joseph expliqua le songe : sept années d'abondance seront suivies de sept années de famine. Devenu premier ministre, it fit d'immenses provisions pendant les sept années d'abondance, et it put ensuite ravitailler le peuple pendant la disette (Genèse 41, 1-4, 25-49, 53-37). P.G.

 Il s'agit de saint Athanase, évêque d'Alexandrie; jeu de mots voilé entre άθανασίας έραστής et le nom d'Athanase ('Αθανάσιος), qui n'est pas prononcé, mais seulement suggéré.

2. Pierre, évêque d'Alexandrie et successeur d'Athanase. P.G.

3. Τὸ μέσον semble être Maxime. L'origine de cette signification se trouve dans Éphésiens 2, 14 οῦ on lit τὸ μεσότοιχον « le mur de séparation ».

4. Athanase, P.G.

Joseph, ce sera encore celui que tu veux considérer : soit celui qui était épris de l'immortalité, qui en était l'artisan et qui en portait le nom1; soit celui qui est son successeur par le trône, par la parole et par les cheveux blancs; il est pour nous le nouveau Pierre, non moins par la vertu que par le nom². Par ces deux hommes, ce qui nous faisait obstacle<sup>3</sup> a été coupé et brisé, même si cela palpite encore d'un mouvement léger et faible, comme la queue d'un serpent coupé en deux. L'un de ces hommes4, après avoir achevé sa vie dans une belle vieillesse, après avoir mené une longue suite de combats et de luttesb, contemple maintenant de là-haut, je le sais bien, ce que nous faisons et il nous tend la main, à nous qui peinons pour le bien, d'autant plus qu'il est délivré de ses liensé. L'autre7 incline ou plutôt monte en hâte vers le même terme, après les mêmes luttes<sup>6</sup> ; déjà il approche de ceux qui sont là-haut, et, s'il est encore avec la chair, c'est seulement pour donner un dernier appui à la (vraie) doctrine et avoir des provisions plus abondantes pour prendre la route?.

4. Vous êtes les enfants et les rejetons de ces grands hommes, de ces défenseurs de la vérité, de ces vainqueurs ; ni les circonstances<sup>10</sup>, ni le prince, ni la parole, ni l'envie,

5. Allusion aux exils répétés d'Alhanase.

6. Les liens du corps. Suivant une idée platonicienne, Grégoire considère le corps comme une prison ou une chaîne pour l'âme. P.G.

7. Pierre, l'évêque d'Alexandrie à ce moment. P.G.

8. Pierre, frère d'Athanase et nommé par lui comme son successeur, n'avait pas été reconnu par Valens; à sa place fut installé par la violence l'arien Lucius. Pierre fut arrêté; il s'échappa et se réfugia à Rome auprès du pape Damase. Il retrouva son siège d'Alexandrie peu avant la mort de Valens (378), lorsque l'empereur attènua la dureté de sa politique pro-arienne.

9. Ces « provisions de route » sont les mérites acquis par l'évêque. P.G.

10. Comme toujours, le grand mérite du chrétien est de ne pas adapter sa propre foi aux circonstances (καιρός, comme dans le Discours 33, 2).

- ού κατήγορος, ού συκοφάντης, ού φανερώς πολεμών, ού λαθραίως έπιδουλεύων, ούχ ήμέτερος τῷ δοκεῖν, οὐκ ἀλλότριος, οὐ χρυσός, ὁ ἀφανής τύραννος ῷ νῦν τὰ πολλὰ μεταρρίπτεται καὶ πεττεύεται, οὐ θεραπεῖαι, οὐκ ἀπειλαί, οὐκ ἐξορίαι μακραί τε καὶ ἀριθμούμεναι δημεύσει γὰρ οὐκ ἐγένοντο μόνον ἀλωτοί, διὰ τὸν μέγαν πλοῦτον, τὴν ἀκτημο-
- 10 σύνην οὐκ ἄλλο οὐδὲν τῶν ἀπόντων ἢ τῶν παρόντων ἢ τῶν προσδοκωμένων ἐπῆρεν, οὐδὲ ἀνέπεισε χείρους γενέσθαι καὶ προδοῦναί τι τῆς Τριάδος καὶ ζημιωθῆναι θεότητα.
- D Τούναντίον μέν ούν ἐρρώσθησαν τοῖς κινδύνοις, καὶ οιλοτιμότεροι γεγόνασιν εἰς εὐσέδειαν. Τοιοῦτο γάρ τὸ παθεῖν
- 15 ύπερ Χριστού τῷ φίλτρω προστίθησι, καὶ οἴον ἀρραδών γίνεται τῶν ἐξῆς ἄθλων τοῖς μεγαλόφροσι. Τοιαῦτά σου, 245 Α Αἴγυπτε, τὰ νῦν διηγήματά τε καὶ θαύματα.
  - 5. Σύ δέ μοι τούς τράγους ἐπήνεις τούς Μενδησίους καὶ τὸν Μεμφίτην "Απιν, μόσχον σιτευτόν τινα καὶ πολύσαρκον, καὶ τὰς "Ισιδος τελετὰς καὶ τούς 'Οσίριδος σπαραγμούς καὶ τὸν σεμνόν σου Σάραπιν, ξύλον προσκυνούμενον
  - 4, 4 συκαφάντης  $Z \parallel 5$  λαθρέως BSD corr.  $S^* \parallel \tau \tilde{\omega}$ : τὸ BSPCD corr.  $P^* \parallel 6$   $\tilde{\omega}$ :  $\tilde{\omega}$ ν  $S \parallel 6-7$  μεταρίπτεται AS μεταρρείπτεται  $\blacksquare \parallel 7$  πετεύεται S corr.  $S^* \parallel 9$  μέγα  $S \parallel 9-10$  άκτημοσύνην : άκτησίαν SPCD  $\parallel 10$  ἀπόντων : πάντων SPC (ἀπόντων  $S^*$ ) ἀπάντων BQ  $\parallel 13$  οδν supra μετεμε  $W \parallel 14-15$  ύπέρ χριστοῦ παθεῖν S cum signis transpos.
    - 5, 1 μοι : μου C | 2 Σπιν ex άπην B | τινα σιτευτόν SPCD (σ. τ. S²)

ni la crainte, ni l'accusateur, ni le sycophante, ni celui qui tend des embûches en secret, ni celui qui est des nôtres en apparence, ni celui qui nous est étranger, ni l'or - tyran invisible qui, de nos jours, produit de multiples changements, comme au jeu de dés -, ni les flatteries, ni les menaces, ni les exils longs et répétés - puisque ces hommes étaient les seuls sur qui la confiscation n'avait pas de prise, vu que leur grande richesse était de ne rien posséder —, ni rien d'autre parmi les choses absentes, présentes ou attendues, rien ne leur monta à la tête ni ne les persuada de déchoir, de trahir d'une façon quelconque la Trinité et de subir la perte de la divinité1. Bien au contraire, les dangers augmentérent leurs forces et les rendirent plus ardents pour la piété. Souffrir ainsi pour le Christ accroît l'amour et devient pour les grands cœurs comme un acompte des récompenses futures. Voilà, Égypte, ce que l'on peut maintenant raconter et admirer de toi.

5. Mais toi, n'est-il pas vrai, tu louais les boucs de Mendès<sup>2</sup>. l'Apis de Memphis<sup>3</sup> — un veau quelconque engraissé et corpulent —, les mystères d'Isis<sup>4</sup>, les lacérations d'Osiris<sup>5</sup> et ton vénérable Sérapis<sup>6</sup>, bois adoré avec une

Expression caractéristique de Grégoire, avec une allusion aux imperfections de la conception théologique des ariens (cf. Discours 33, 17).

<sup>2.</sup> Mendès était une ville située sur le delta du Nil; un bouc y était vénéré, symbole de la fécondité : cf. Hérodote II, 46; Plutarque, Isis et Osiris 73. Il en est question aussi dans le Discours 39, 5.

<sup>3.</sup> Apis, autre célèbre divinité égyptienne, identifiée avec le soleit et vénérée à Memphis. Grégoire — comme, du reste, tous les écrivains chrétiens — critique vertement les cultes de l'Égypte, qui étaient, au contraire, particulièrement appréciés dans les milieux cultivés du paganisme.

<sup>4.</sup> Les mystères d'Isis connurent une grande vogue à l'époque impériale; voir E. R. Witt, Isis in the gracco-roman World, London 1971.

<sup>5.</sup> Dans le mythe d'Isis (dont il est question, par exemple, dans Plutarque), on racontait comment l'époux de la décsse, Osiris, avait été mis en pièces par le cruel dieu Typhon et comment la décsse s'était mise à parcourir la terre pour rechercher les lambeaux et les rassembler amoureusement.

<sup>6.</sup> Selon les Grecs (Plutanque, Isis 28, 362 B), Sérapis pourrait être identifié avec Osiris et Osiris avec Dionysos. Le simulacre de bois de Sérapis était adoré, observe Grégoire selon les formules polémiques de l'apologétique chrétienne, comme s'il ne s'agissait pas d'un vulgaire bois, mais d'un matériau céleste. Le temple élevé en l'honneur de ce dieu à Alexandrie, le Sérapéion, fut célèbre. De toute façon, Grégoire n'avait probablement pas une connaissance approfondie de la religion égyptienne, mais en saisissait seulement les aspects extérieurs.

5 μετά μύθου καὶ χρόνου καὶ τῆς τῶν προσκυνούντων ἀνοίας, ὡς ύλην ἄγνωστόν τινα καὶ οὐράνιον, πλὴν ὕλην, κᾶν βοηθῆται τῷ ψεύδει καὶ τὰ ἔτι τούτων αἰσχρότερα, κνωδάλων τινῶν καὶ ἑρπετῶν πολυειδῆ πλάσματα, ὧν πάντων ὑπερῆρε Χριστὸς καὶ οἱ Χριστοῦ κήρυκες, ἄλλοι τε

10 ἄλλως κατὰ τούς ἑαυτῶν ἕκαστοι χρόνους ἐκλάμψαντες καὶ δὴ καὶ οἱ νῦν μνημονευθέντες Πατέρες ἀρ' ὧν σὺ γινώσκη μᾶλλον, ὧ θαυμασία, σήμερον, ἢ πάντων ὁμοῦ πάντες καὶ παλαιῶν καὶ νέων διηγημάτων.

6. Διὰ ταῦτά σε περιπτύσσομαι καὶ ἀσπάζομαι, λαῶν άριστε καὶ φιλοχριστότατε καὶ θερμότατε τὴν εὐσέθειαν, καὶ τῶν ἀγόντων ἄξιε — οὐ γὰρ ἔχω τι τούτου μεῖζον είπεϊν ούδὲ ῷ μᾶλλον ἀν ὑμᾶς ξενίσαιμι —, καὶ δεξιούμαι, 5 δλίγα μὲν γλώσση, τὰ πολλὰ δὲ διανοίας κινήμασι. Λαός έμός εμόν γαρ δνομάζω, τον δμόφρονα και δμόδοξον, και παρά τῶν αὐτῶν Πατέρων καὶ τῆς αὐτῆς Τριάδος προσκυνητήν. Λαὸς ἐμός · ἐμὸς γάρ, κᾶν μὴ δοκῆ τοῖς βασκαίνουσι · καί, ένα πληγώσε μάλλον οἱ τοῦτο πάσχοντες, ἐδού δίδωμε 10 δεξιάς κοινωνίας έπὶ τοσούτων μαρτύρων, όρατῶν τε καὶ ἀοράτων, καὶ ἀπωθοῦμαι παλαιὰν διαδολήν νέα χρηστότητι. Λαὸς ἐμός ἐμὸς γάρ, εἰ καὶ τὸν μέγιστον ὁ μικρότατος ο σφετερίζομαι. Τοιαύτη γάρ ή του Πνεύματος χάρις: όμοτίμους ποιεί τους όμόφρονας. Λαός έμός εμός γάρ, 15 εί και πόρρωθεν, ότι θεϊκώς συναπτόμεθα, και τρόπον άλλον ή δν αί παχύτητες. Τὰ μέν γὰρ σώματα τόπω συνάπτεται,

5, 7 ψεύδη S\*! 9 ἀπάντων S\*

6, 1 καὶ διὰ ταῦτα PC | 12 ἐμὸς γὰρ εἰ om. PC add. P² | καὶ : κὰν C | καὶ εἰ τὸν D || τὸν ex τὸ S² || 13 σφετερίζωμαι C || 15 καὶ εἰ PCD || 16 γὰρ om. Z || 17 συναρμόζονται ex ἀρμόζονται S² || λαὸς ἔμὸς Maur.

ψυχαί δὲ Πνεύματι συναρμόζονται. Λαός, ὁ πρότερον μὲν

lègende, un temps (pour les fêtes) et la folie des adorateurs qui le considéraient comme une matière inconnue et céleste, mais cependant matière, même avec le concours du mensonge; et il y avait aussi les choses encore plus honteuses que cela: les représentations de certains animaux et de certains reptiles. De tous, le Christ a triomphé, ainsi que les hérauts du Christ qui ont brillé les uns à une époque, les autres à une autre, et surtout les Pères¹ qui viennent d'être mentionnés; c'est grâce à eux que tu es connue aujourd'hui, admirable contrée, plus que tous les peuples ne le sont par tous les récits à la fois, anciens ou récents.

6. C'est pourquoi je te serre dans mes bras et je te salue, ò le meilleur des peuples, peuple si rempli d'amour pour le Christ, très ardent pour la piété, et digne de ceux qui te conduisent! Car je ne puis rien dire de plus fort, rien qui marque mieux l'accueil que je vous fais. Je vous reçois affectueusement, un peu avec le secours de ma langue, et surlout avec les sentiments de mon cœur. O mon peuple! je t'appelle mien, car tu as la même pensée, la même doctrine, venant des mêmes Pères, et tu adores la même Trinité que moi. O mon peuple! car tu es mon peuple, n'en déplaise aux envieux; et pour porter un coup plus fort à ceux qui sont atteints de cette jalousie, je te tends la main en signe de communion, devant tant de témoins visibles et invisibles, et je repousse la vieille calomnie par une nouvelle marque de bonté<sup>2</sup>. O mon peuple! car tu es mon peuple, même si moi, le plus petit, je revendique le peuple le plus grand ; telle est, en effet, la grâce de l'Esprit : elle assure même honneur à ceux qui ont même pensée. O mon peuple! car tu es mon peuple, bien que tu sois loin : nous sommes réunis d'une façon divine et qui n'est pas celle des objets matériels ; les corps sont réunis par le lieu, les âmes sont accordées les unes avec les autres par l'Esprit. O peuple! Tu t'appliquais jusqu'ici

<sup>1.</sup> Voir la dernière note du Discours 33, 15.

<sup>2.</sup> Allusion probable à l'épisode de Maxime, qui avait été soutenu par Pierre d'Alexandrie (voir Introduction, p. 29, n. 1). Les malveillants avaient espéré que les rapports entre Grégoire et Pierre se gâteraient.

φιλοσοφών το πάσχειν ύπερ Χριστού, νύν δε το μή ποιείν, έὰν ἐμοὶ πείθησθε, ἀλλ' αὐταρκες κέρδος τίθεσθαι τὴν τοῦ 20 ποιείν ἐξουσίαν καὶ «ἡγείσθαι Χριστῷ λατρείαν εἰσφέρειν» », ὥσπερ τότε τὴν καρτερίαν, οὕτως ἐν τῷ παρόντι τὴν ἐπιείκειαν. Λαός, ἐφ' ὃν παρατέτακται ὁ Κύριος τοῦ εὖ ποιῆσαι», ὧσπερ τοῦ κακοποιῆσαι τοὺς ἐναντίους». Λαός, ὃν ἐξελέξατο ἐαυτῷ Κύριος ἐκ πάντων ὧν προσεκαλέσατο.

25 Λαός, ὁ ἐπὶ τῶν χειρῶν Κυρίου ἐζωγραφημένος», ῷ « σὐ γὰρ εἶ θέλημα ἐμόν », λέγει Κύριος\* · καὶ « αἰ πόλαι σου

D γλύμμας » καὶ όσα τοῖς σωζομένοις ύστερον. Λαός, καὶ μή με θαυμάσητε τῆς ἀπληστίας, εἰ πολλάκις ὑμᾶς ἀναστρέφω .

248 Α κατατρυφῶ γὰρ ὑμῶν τῆ συνεχεία τῆς κλήσεως, ώσπερ οί 30 θεαμάτων τινῶν ἢ ἀκουσμάτων ἀπλήστως ἐμφορούμενοι.

7. 'Αλλ', & Θεοῦ λαὸς καὶ ἡμέτερος, καλὴ μὲν ὑμῶν καὶ ἡ πρώην πανήγυρις, ῆν ἐπὶ τῆς θαλάσσης ἐστήσασθε, καὶ εἴπερ ἄλλη τις ὀφθαλμῶν χάρις, ἡνίκα εἴδον δενδρουμένην τὴν θάλασσαν καὶ χειροποιήτω νέφει κεκαλυμμένην,

5 καὶ κάλλος νηῶν καὶ τάχος, ὧσπερ εἰς πομπὴν ἐσταλμένων, καὶ πνεῦμα μέτριον κατὰ πρύμναν ἱστάμενον, ὧσπερ δορυ-

Β φορούν έξεπίτηδες και παραπέμπον τῆ πόλει πόλιν πελάγιον · καλλίων δὲ ἡ νῦν ὁρωμένη και μεγαλοπρεπεστέρα. Οὐ γὰρ τοῖς πολλοῖς φέροντες ὑμᾶς αὐτοὑς ἀνεμίζατε οὑδὲ πλήθει 10 τὴν εὐσέδειαν ἐμετρήσατε, οὐδὲ δῆμος γενέσθαι μᾶλλον

6, 19 τίθεσθαι Z Maur. : τίθησθε P' τίθεσθε cett. || 20 ήγεῖσθαι Z Maur. : ἡγεῖσθε cett. || 22 ὁ om. SPCD || τοῦ ex τὸ 5° || 23 κα-κὸν ποιῆσαι Β || 24 ἐχυτῷ om. S (κὐτῷ mg.) || ὁ κύριος CZ || 28 εἰ καὶ PCD || 29 καὶ τῆ συνεχεία PCD

7, 2 ένεστήσασθε PCD || 3 ίδον ΑΒΡCD corr. Β'Ρ' || 4 κεκαλυμένην W || 8δὲ: δὲ καὶ S || 9 ἐαυτούς ex αὐτούς W || 10 μάλλον γενέσθαι S cum signis transp.

6. a. Jn 16, 2. b. Cf. Mal. 1, 4 (LXX). c. Cf. Zach. 8, 15 (LXX). d. Cf. Ps. 32, 12. e. Cf. Is. 49, 16. f. Is. 62, 4. g. Cf. Is. 54, 12; 60, 18 (LXX).

à subir la persécution pour le Christ; mais maintenant, si vous m'en croyez, vous vous appliquerez à ne pas l'exercer sur les autres et à regarder comme un avantage suffisant d'en avoir la possibilité, et « vous croirez rendre hommage au Christa » dans le moment présent par la douceur, comme jadis par la fermeté<sup>1</sup>. O peuple! Le Seigneur s'est équipé pour te faire du bienb, comme pour faire du mal à tes adversaires. O peuple ! le Seigneur t'a choisi pour lui-mêmed parmi tous ceux qu'il ■ choisis. O peuple inscrit sur les mains du Seigneure! Le Seigneur te dit : « Tu es ma volontés », et : « Tes portes sont ciselures », et tout ce qui est dit dans la suite2 en faveur de ceux qui sont sauvés. O peuple! Ne vous étonnez que je sois însatiable de revenir à toi tant de fois, car je trouve mes délices à redire sans cesse votre nom, comme ceux qui jouissent de quelque chose qu'ils voient ou qu'ils entendent sans pouvoir se rassasier.

7. O peuple de Dieu, qui es aussi le nôtre l II était beau, le cortège que vous formiez récemment sur la mer; et s'il est quelque spectacle agréable aux yeux, c'est bien celui que j'ai vu : la mer semblable à une forêt et couverte d'un nuage fabriqué de main d'homme³, la beauté et la rapidité des vaisseaux parés comme pour un défilé, et ce léger souffle de vent qui les prenaît en poupe et, telle une garde d'honneur disposée intentionnellement, escortait jusqu'à la ville cette ville marine. Mais plus beau et plus magnifique est le cortège que je contemple maintenant : vous ne vous êtes pas empressés de vous mêler au grand nombre, vous n'avez pas mesuré la piété d'après la foule⁴, vous n'avez pas consenti à être une multitude confuse

Ces mots n'ont pu être prononcés qu'à partir du moment où la victoire des nicéens pouvait sembler imminente.

<sup>2.</sup> La suite du chapitre d'Isaie. P.G.

<sup>3.</sup> Les vaisseaux s'avançant sur la mer évoquent l'image d'une forét ; les voiles déployées font penser à un nuage. P.G.

Ils ne sont pas allés dans les sanctuaires occupés par les ariens.
 P.G.

όχλώδης ήνέσχεσθε, ή λαός Θεοῦ λόγω κεκαθαρμένος άλλ', όσον είκός, Καίσαρι τὰ τοῦ Καίσαρος είσενεγκόντες, τῷ Θεῷ τὰ τοῦ Θεοῦ προσενείματε\*, τῷ μὲν τὸ τέλος, τῷ δὲ τὸν φόδον, καὶ τὸν δῆμον τοῖς ὑμετέροις 15 θρέψαντες, ήκετε καὶ αύτοὶ παρ' ήμῶν τραφησόμενοι. Σιτοδοτούμεν γάρ και ήμεῖς, και σιτοδοσίαν ἴσως τῆς ύμετέρας ού φαυλοτέραν. « Δεύτε, φάγετε τον έμον άρτον, καὶ πίετε οἴνον ον κεκέρακα ύμινο» · καλώ μετά τῆς σοφίας ύμᾶς είς τὴν ἐμὴν τράπεζαν. Ἐπαινῶ γὰρ τῆς C 20 εὐγνωμοσύνης, καὶ προστρέχω τῆ προθυμία, ὅτι ὡς ἐπὶ λιμένα ίδιον ήμας κατηντήσατε, τῷ όμοίῳ προσδραμόντες, καὶ τὸ συγγενὲς τῆς πίστεως ἐτιμήσατε καὶ τῶν ἀτόπων ξνομίσατε τούς μέν ύδριστάς των άνω συμφρονείν άλλήλοις καὶ συναρμόζεσθαι καὶ τὸ καθ' ἔκαστον σαθρὸν οἴεσθαι 25 διορθούσθαι τῷ κοινῷ τῆς συστάσεως, καθάπερ τῶν σχοινίων τὰ τἢ πλοκἢ δυναμούμενα, αύτοὶ δὲ μὴ συνιέναι μηδὲ συνδεϊσθαι τοῖς όμογνώμοσιν, οἶς γε εἰκὸς μᾶλλον αὐτοὶ γὰρ συνάγομεν καὶ θεότητα. Καὶ ἴνα γε εἰδῆτε μὴ μάτην προσδραμόντες ήμιν μηδε ώς ξένοις και άλλοτρίοις, άλλ' έν 30 ύμετέροις καταχθέντες καὶ καλῶς όδηγηθέντες ύπὸ τοῦ Πνεύματος, βραχέα περί Θεού φιλοσοφήσομεν ύμεν. Καί γνωρίσατε τὰ ὑμέτερα, ὥσπερ οἱ τοῖς ἐπισήμοις τῶν ὅπλων τό οἰχεῖον διαγινώσχοντες.

7, 11 λόγω θεοῦ C θεοῦ λόγων Z || 14 τὸ δὲ B || ὑμετέροις ex ἡμετέροις S¹ || 15 τραφησόμενοι παρ' ἡμῶν S cum signis transp. || 17 ὑμετέρας ex ἡμετέρας S¹ || τῶν ἐμῶν ἄρτων ABW Z corr. A¹B¹ || 20 τῆς προθυμίας Z || 23 ἐνομίσατε ex ἐνομήσατε P¹ || 24 οἴεσθε AV SD || 27 οἴς in ras. S¹ καὶ οἴ PC || 28 συνάγαιμεν W συνάγομεν W¹ || γε om. SPC || 30 καταταχθέντες Z || 31 φιλοσοφήσωμεν AB

plutôt qu'un peuple purifié par la parole de Dieu; après avoir, comme de juste, rendu à César ce qui est à César1, vous avez apporté à Dieu ce qui est à Dieus, à César le tribut, à Dieu la crainteb; après avoir nourri la foule par vos provisions, vous êtes venus pour être, à votre tour, nourris par nous. Car nous distribuons du blé, nous aussi, et notre distribution de blé n'est peut-être pas de moindre valeur que la vôtre. « Venez, mangez mon pain et buvez le vin que j'ai mélangé pour vouse » ; avec la Sagesse, je vous invite à ma table2. Je loue vos bonnes dispositions et j'accours au-devant de votre empressement, car vous vous êtes présentés à nous comme en abordant à un port qui est bien le vôtre, vous êtes accourus vers qui vous ressemble et vous avez rendu hommage à notre parenté avec vous dans la foi. Vous avez trouvé étrange que, d'un côté, ceux qui insultent les réalités d'en haut s'entendent entre eux, s'accordent et pensent que la faiblesse de chacun d'eux trouve un appui dans la cohésion de l'ensemble - comme les joncs tirent leur force de leur entrelacement -, et que vous, d'un autre côté, vous ne veniez pas vous réunir et vous associer avec ceux qui pensent comme vous et avec qui il est plus naturel de s'entendre, car nous-mêmes nous unissons aussi la divinité (au lieu de la diviser). Il faut que vous sachiez que vous n'êtes pas accourus vers nous en vain, que vous n'avez pas abordé parmi nous comme parmi des gens du dehors et des étrangers, mais parmi les vôtres, et que vous avez fait bonne route sous la conduite de l'Esprit. Aussi allons-nous brièvement parler de Dieu devant vous. Reconnaissez ce qui est vôtre, comme on reconnaît les soldats de son propre camp d'après les emblèmes marqués sur les armes.

<sup>7.</sup> a. Matth. 22, 21. b. Rom. 13, 7. c. Prov. 9, 5.

Ils ont remis leur cargaison de blé aux fonctionnaires impériaux.
 P.G.

La citation qui précède est un appel de la Sagesse aux hommes.
 L'expression : « le vin que j'ai mélangé » rappelle l'usage reçu en Grèce et au Proche-Orient de mèler de l'eau au vin. P.G.

8. Δύο διαφοράς ἐν τοῖς οὖσι γινώσκω τὰς ἀνωτάτω, δεσποτείαν τε καὶ δουλείαν, οὖχ ᾶς παρ' ἡμῖν ἢ τυραννὶς ἔτεμεν ἢ πενία διέστησεν, ἀλλ' ᾶς φύσις διώρισεν, εἴ τω φίλον οὖτω καλεῖν. Τὸ γὰρ πρῶτον, καὶ ὑπὲρ τὴν φύσιν.

5 Τούτων δέ, ή μεν ποιητική τέ έστι, καὶ ἀρχική καὶ ἀκίνητος ΄ ή δὲ πεποιημένη καὶ ὑπὸ χεῖρα καὶ μεταπίπτουσα. Καὶ ἔτι 249 Α συντομώτερον εἰπεῖν, ἡ μὲν ὑπὲρ χρόνον, ἡ δὲ ὑπὸ χρόνον.

Καλεϊται δὲ ἡ μὲν Θεός, καὶ εἰ ἐν τρισὶ τοῖς μεγίστοις Ισταται, αἰτίφ καὶ δημιουργῷ καὶ τελειοποιῷ τοῦ Πατρὶ

10 λέγω, καὶ τῷ Υἰῷ καὶ τῷ ἀγίω Πνεύματι. "Α μήτε ούτως ἀλλήλων ἀπήρτηται ὡς φύσει τέμνεσθαι, μήτε ούτως ἐστένωται ὡς εἰς ἐν πρόσωπον περιγράφεσθαι τὸ μὲν γὰρ τῆς 'Αρειανῆς μανίας, τὸ δὲ τῆς Σαδελλιανῆς ἀθείας ἐστίν ' ἀλλ' ἔστι τῶν μὲν πάντη διαιρετῶν ἐνικωτέρα, τῶν δὲ

15 τελείως μοναδικών ἀφθονωτέρα. Ἡ δὲ μεθ' ἡμών τέ ἐστι καὶ καλεῖται κτίσις, κὰν ἄλλα ἄλλων ὑπεραίρη κατὰ τὴν ἀναλογίαν τῆς πρὸς Θεὸν ἐγγύτητος.

8, 1 τάς άνωτάτω γιγνώσκω PCD || διαγινώσκω S || 2 ήμεν : ήμων SPC corr. S¹ || 3 φύσις bis scribit S corr. S¹ || διώρισεν εκ -ωρησεν B || 4 τὴν om. SPCD add. S¹ D¹ mg. || 6 ἔτι : εί τι PCD || 8 καὶ εἰ ἐν τρισὶ : καὶ ἐν τρισὶ SPC (add. εἰ S²) εἰ καὶ ἐν τρισὶ W || 10 ante μήτε ούτως ἀλλήλων ἀπήρτηται addunt μήτε ούτως ἀλλήλων διήρηται (ἀπήρτηται S¹) ὡς εἰς τρία ἔκφυλα καὶ ἀλλότρια τέμνεσθαι SPC secl. S² || 13 ἀρειανής ex ἀριανής corr. B² ex ἀρειανικής corr. (ut vid.) Ρ¹ ἀρειανικής γρ. mg. V || σαδελλιανικής Maur. || 15 τελείως : παντελώς SPC || 16 κτήσις D || ὑπεραίρει BW corr. W² || 17 ἀναλογίαν ex emend. Β²

8. Je connais deux différences principales entre les êtres : la domination et la servitude ; je ne parle pas des divisions provoquées chez nous par la tyrannie ou des distances produites par la pauvreté, mais des distinctions établies par la nature, si l'on veut appeler ainsi les choses, car ce qui est premier est aussi au-dessus de la nature1. L'une de ces réalités est créatrice, directrice et immobile ; l'autre est créée, soumise et changeante ; et, pour parler plus brièvement, l'une est au-dessus du temps<sup>2</sup>, l'autre est soumise au temps ; l'une a pour nom Dieu, même si elle consiste dans les Trois très grands : Celui qui est la Cause, Celui qui organise et Celui qui donne l'achèvement<sup>3</sup> - je veux dire le Père, le Fils et le Saint-Esprit. Ils ne sont pas détachés l'un de l'autre de façon qu'il y ait coupure entre eux du point de vue de la nature ; ils ne sont pas non plus serrés l'un contre l'autre de façon qu'ils soient circonscrits à une seule personnes : la première opinion est celle de la folie d'Arius<sup>5</sup>, la seconde est celle de l'athéisme de Sabellius<sup>6</sup>; au contraire, la réalité (divine) est plus une que ce qui est totalement divisible, et plus riche que ce qui est à l'état d'unité absolues. L'autre réalité est de chez nous; elle a pour nom « créature », encore que certaines créatures soient plus élevées que d'autres, à proportion de leur proximité avec Dieu.

6. Opposition habituelle entre Arius et Sabellius.

7. Il souligne la parfaite unité de la \* monade \* divine.

<sup>1.</sup> Opposition entre, d'une part, ce qui est « premier », « au-dessus de la nature » (sans doute la nature humaine) et « sans changement » (ἀχίνητος, terme de la théologie néo-platonicienne : cf. « Il platonismo cristiano », p. 1356-1357) et, d'autre part, la nature créée, qui est changeante.

Dieu est « au-dessus du temps » (cf. » Il platonismo cristiano »
 p. 1380 s.). Ordinairement, dans un contexte de polémique arienne,
 le terme se réfère au Fils, que les ariens considéraient comme créé dans le temps (cf. la formule ην ποτε ότε ούχ ην).

<sup>3.</sup> Αἴτιος est le Père (ἐξ οὖ) ; δημιουργός, le Fils (cf. 32, 6) ; τελεοποιοῦν, l'Esprit (cf. 33, 17).

<sup>4.</sup> Termes techniques employés dans un sens théologique précis. Le mot πρόσωπον est assez rare chez Grégoire; Athanase et les Cappadociens l'évitent en général à cause de sa couleur sabellienne; ils lui préfèrent ὁπόστασις.

<sup>5.</sup> Allusion à l'épithète ἀρειομανής · rendu fou par Arès ·, fréquemment appliquée aux arieus chez Grégoire : cf. Discours 20, 5-6; 21, 13; 25, 8; 43, 30.

<sup>8.</sup> C'est-à-dire plus riche de vie que ce que pouvaient en penser les Sabelliens ; dans le *Discours* 23, 6 aussi les Sabelliens sont ceux qui inventent une nature divine « unique sans doute, mais réduite en quelque sorte et étriquée » μίαν μέν, μικροπρεκή δέ τινα καὶ στενήν (trad. Mossay, dans *SC* 270, p. 292-293).

- Β 9. Τούτων δὲ οῦτως ἐχόντων, ὅτῳ μὲν ἡ καρδία πρὸς Κύριον, ἴτω μεθ' ἡμῶν\*, καὶ προσκυνῶμεν τὴν μίαν ἐν τοῖς τρισὶ θεότητα, μηδὲν ταπεινότητος ὅνομα τῆ ἀπροσίτῳ δόξη προσάγοντες, ἀλλὰ « τὰς ὑψώσεις » τοῦ ἐνὸς Θεοῦ » ἐν τοῖς τρισὶ διὰ παντὸς « ἐν τῷ λάρυγγι » φέροντες\*. Ἡς γὰρ οὐδὲ μέγεθος φύσεως κυρίως ἔστιν εἰπεῖν διὰ τὸ ἄπειρον καὶ ἀόριστον, πῶς ταύτη ταπεινότητα ἐπεισάζομεν; "Οστις δὲ ἀλλοτρίως ἔχει Θεοῦ καὶ διὰ τοῦτο τέμνει τὴν μίαν καὶ ὑπὲρ πάντα τὰ ὄντα οὐσίαν εἰς ἀνισότητα φύσεων, θαυμα-10 στὸν εἰ μὴ τῆ ῥομφαία τμηθήσεται καὶ τὸ μέρος αὐτοῦ μετὰ τῶν ἀπίστων τεθήσεται\*, πονηρὸν δρεπομένου πονηρᾶς δόξης καρπὸν καὶ νῦν καὶ ὕστερον.
- 6 10. Περὶ μὲν γὰρ τοῦ Πατρὸς τὶ χρὴ καὶ λέγειν, οὖ καὶ τὸ παρὰ πάντων συγκεχωρηκὸς φείδεται ταῖς φυσικαῖς ἐννοίαις προκατειλημμένων καὶ ἡττημένων εἰ καὶ τῆς ἀτιμίας τὰ πρῶτα ἡνέγκατο, πρῶτος τμηθεὶς εἰς 'Αγαθὸν 5 καὶ Δημιουργὸν παρὰ τῆς ἀρχαίας καινοτομίας. Περὶ δὲ τοῦ Τἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίου Πνεύματος, σκοπεῖτε ὡς ἀπλῶς καὶ συντόμως διαλεζόμεθα. Εἰ μέν τις ἔχοι τούτων τι λέγειν τρεπτὸν ἢ ἀλλοιωτὸν ἢ χρόνω ἢ τόπω ἢ δυνάμει ἢ ἐνεργεία

**9.** 1 δὲ om. PCD add. s.u.D\* || δτω ex ούτω corr. mg. C\* || 2 προσκυνούμεν SZ || 5 τρισί θεού S || 7 ἐπεισάζωμεν PCD corr. P\* || 9 φύσεως PC || 11 τῶν ex τῶ S || δρεπόμενον PC

10, 1 γὰρ supra uersum D | καὶ om. PG | 2 φείδεσθαι Maur. | 3 καὶ ἡττημένων om. ABVWQZ Maur. | 4 πρῶτα : πάντα D || εἰς om. P || 6 ἀγίου om. SPCD add. mg. S² || 7 διαλεξώμεθα Maur. || ἔχει BSPCD

- 9. S'il en est ainsi, que celui dont le cœur est pour le Seigneur vienne à nous<sup>2</sup>! Et adorons l'unique divinité dans les Trois<sup>1</sup>; n'attribuons à la gloire inaccessible aucun nom de bassesse, mais que « les hauteurs du Dieu », qui est un dans les Trois, soient continuellement « dans notre gorge<sup>5</sup> »! Si, en esset, il n'est pas possible d'exprimer en termes propres la grandeur de cette nature à cause de son caractère infini et illimité<sup>2</sup>, comment introduirons-nous en elle de la bassesse? Celui qui est étranger à Dieu et qui, pour cette raison, divise en des natures inégales l'essence unique et au-dessus de tous les êtres<sup>3</sup>, il serait étonnant qu'il ne soit pas divisé par l'épée et qu'il n'ait pas sa part placée avec les insidèles<sup>4</sup>, recueillant ainsi, pour maintenant et pour plus tard, un fruit pernicieux d'une opinion pernicieuse.
- 10. Au sujet du Père, que faut-il dire encore? Tous l'épargnent, d'un commun accord, prévenus d'avance et vaincus par les idées qui découlent de la nature des choses. Et cependant, il a subi les premières atteintes du déshonneur, ayant été le premier divisé en « Bon » et en « Organisateur du monde » par l'innovation la plus anciennes. Au sujet du Fils et du Saint-Esprit, voyez comment il faut que nous discutions d'une manière simple et brève. Si quelqu'un pouvait dire une des choses que voici : que (le Fils) est variable ou changeant, qu'il est mesuré par le

<sup>9,</sup> a. Ex. 32, 26. b. Ps. 149, 6. c. Cf. Lc 12, 46.

<sup>1.</sup> Formule-type pour désigner la Trinité selon la doctrine de Nicée.

<sup>2.</sup> Termes de la « théologie négative » de Grégoire (cf. « Il platonismo cristiano », p. 1374 s.).

<sup>3.</sup> Sur la différence de nature que les ariens attribuaient au Fils et à l'Esprit-Saint par rapport au Père, voir Discours 33, 1.

<sup>4.</sup> Formule stoicienne courante à l'époque impériale (également zouvai évyours chez Grégoire : Discours 29, 16), comme le montre

M. Spanneut, Le stoicisme des Pères de l'Église, Paris 1971<sup>a</sup>, p. 205-206, 227-228. Elle implique que la notion (ici la notion de Dieu) est innée dans la nature humaine en tant que telle.

<sup>5.</sup> Grégoire répète peut-être ici la même erreur que ci-dessus, 33, 16 : « diviser » le Père en Dieu bon et démiurge devrait faire allusion aux marcionistes, mais le terme de « démiurge », bien qu'il ne soit pas exclu par Marcion, est plus courant dans la gnose valentinienne.

<sup>6.</sup> Τρεπτόν et 20λοιωτόν sont des termes qui se rapportent aux créatures, et ils sont plus d'une fois condamnés par Athanase si on les rapporte au Fils (Contre les ariens I, 51-52; 11, 34).

34, 10

217

μετρούμενον ή οὐ φυσικῶς ἀγαθὸν ή οὐκ αὐτοκίνητον 10 ή οὖκ αὐτεξούσιον ή λειτουργὸν ή ὑμνωδὸν ή φοδούμενον ή ἐλευθερούμενον ή οὐ συναριθμούμενον, δεικνύτω τοῦτο καὶ D ήμεζς στέρξομεν, συνδούλων σεμνότητι δοξαζόμενοι, εἰ 252 Α καὶ Θεὸν ζημιούμεθα. Εἰ δὲ πάντα ὄσα ἔχει ὁ Πατήρ, τοῦ Υἰοῦ ἐστι\*, πλὴν τῆς ἀγεννησίας πάντα δὲ ὅσα τοῦ Τἰοῦ,

15 καὶ τοῦ Πνεύματος, πλήν τῆς υἱότητος καὶ τῶν ὅσα σωματικῶς περὶ αὐτοῦ λέγεται διὰ τὸν ἐμὸν ἄνθρωπον καὶ τὴν ἐμὴν σωτηρίαν — ἴνα τὸ ἐμὸν λαδών τὸ ἑαυτοῦ χαρίσηται διὰ τῆς καινῆς ἀνακράσεως — παύσασθε παραληροῦντες ὀψὲ γοῦν, ὡ σοφισταὶ κενῶν ῥημάτων, αὐτοῦ πιπτόντων. • Καὶ 20 ἴνα τὶ ἀποθνήσκετε, οἴκος Ἰσραήλ; », ἵν ἐκ τῆς Γραφῆς ὑμᾶς ὀδύρωμαι».

10, 9 ή οὐκ αὐτοκίνητον οπ.  $P \parallel 11$  οὐ οπ. SD (add. in mg.  $S^{3}D^{3}$ )  $\parallel$  τοῦτο in mg.  $S \parallel 12$  στέρξομεν ex στέρζωμεν  $W^{3}$  στέρξωμεν  $B \parallel 14$  άγεννησίας : αἰτίας  $A BVWZQP^{3} \parallel 17$  χαρίσηται ex χαρήσηται  $B^{3} \parallel 18$  παραληροῦντες : παρακαλοῦντες  $C \stackrel{3}{,} 19$  κενῶν : καινῶν ABV

10. a. Cf. Jn 16, 16. b. Ez. 18, 31.

temps ou le lieu ou quant à la puissance ou la force1, ou qu'il n'est pas bon par nature, ou qu'il ne se meut pas par lui-même², ou qu'il n'est pas indépendant, ou qu'il est serviteur3 ou chanteur d'hymnes, ou qu'il craint4, ou qu'il a reçu la liberté, ou qu'il n'est pas compté (avec le Père)5 — que l'on nous démontre cela, et nous nous tiendrons pour satisfaits, nous aurons notre titre de noblesse à être ses compagnons de servitudes, encore que nous y perdions Dieu. Mais si tout ce que le Père a est au Fils\*, sauf le fait d'être inengendré7, et si tout ce qui est au Fils est aussi à l'Esprit, sauf la filiation et tout ce qui, au point de vue corporel, est dit du Fils à cause de l'homme que je suis et à cause de mon salut - il ■ pris ce qui est à moi pour me gratisser de ce qui est à lui grâce à ce mélange<sup>a</sup> nouveau - cessez, bien que tardivement. de déraisonner, inventeurs de paroles vides et aussitôt caduques! • Et pourquoi mourez-vous, maison d'Israëlb? », dirai-je avec l'Écriture en gémissant sur vous.

<sup>1.</sup> Ceci se rapporte à l'Esprit, compris par les ariens comme l'évépyzix du Père, et non essentiellement

<sup>2.</sup> Terme platonicien (p. ex. Phèdre 245 c). Cf. Discours 29, 2.

<sup>3.</sup> Il s'agit ici du Fils, considéré par les ariens comme inférieur au Père, sous prétexte que « le Fils ne fait rien de lui-même, s'il ne voit pas le Père le faire » (Jn 5, 19). Cette objection est réfutée dans le Discours 30, 10-11 (SC 250, p. 242-248); cf. Ambroise, De fide IV, 4, 38 s., Hilaire de Poitiers, De Trinitale VII, 17-21, IX, 43-50. — Jean Chrysostome explique que le Fils n'est pas un simple « serviteur » (λειτουργός), car il est assis à la droite du Père, tandis que le leilourges se tient debout; le Fils » pu être ainsi appelé pendant sa vie terrestre, mais le terme ne lui convient plus depuis l'Ascension (Hom. in Hebraeos 13, 3, PG 63, 107). P.G.

<sup>4.</sup> Le Fils est épouvanté par la mort (cf. Matth. 26, 38), c'est ce que, par polémique, soulignaient les ariens (cf. Discours 29, 18 : énumération des faiblesses du Christ ; HILAIRE, De Trinilate X, 9-10).

<sup>5.</sup> Le probleme de la συναρίθμησις (c'est-à-dire le fait d'énumérer Père, Pils, Esprit) avait été soulevé par les pneumatomaques qui niaient une telle possibilité. Basile (Sur le Saint-Esprit, 17-18), puis Grégoire lui-même (Discours 31, 17 s.) démontrent que ce refus est dénué de fondement.

<sup>6.</sup> L'Esprit serait : esclave comme nous :, s'il était une créature, car : toutes les créatures sont tes esclaves : (Ps. 118, 11; cf. aussi Jn 15, 15) : argument typique de Basile (Sur le Saint-Esprit 19, 50; 20, 51) et de Grégoire lui-même (cf. ci-dessus 33, 17) contre les pueumatomaques. Cf. aussi Ambrotse, De Spiritu Sancto 1, 1, 23.

<sup>7.</sup> Discussion de Jn 16, 15 dans Discours 30, 11 (SG 250, p. 246-248). Le terme υξότης (filiation) qui va être employé ci-dessous, vient de Basile; Grégoire ne l'utilise presque jamais, il préfère désigner la propriété caractéristique du Fils par γέννησις et γέννημα.

<sup>8. &#</sup>x27;Ανάφρασις est un terme de grand poids dans la christologie de Grégoire; il sert à désigner l'union hypostatique des deux natures dans le Christ: cf. Discours 29, 19; 30, 3, 6, 8; 38, 13; remarquer en 30, 6 la formule (να κάγὰ μεταλάδω τῶν ἐκείνου διὰ τὴν σύγκρασιν.

11. 'Ως έγωγε αἰδοῦμαι μέν τὰς τοῦ Λόγου προσηγορίας, τοσαύτας τε οὕσας καὶ οὕτως ὑψηλὰς καὶ μεγάλας, ᾶς Β καὶ δαίμονες ἐνετράπησαν αἰδοῦμαι δὲ τὴν ὁμοτιμίαν τοῦ Πνεύματος φοδοῦμαι δὲ τὴν ὡρισμένην ἀπειλὴν τοῖς δεἰς αὐτὸ βλασφημοῦσια. Βλασφημία δὲ οὐχ ἡ θεολογία, τὸ δὲ ἀλλοτριοῦν τῆς θεότητος. Καὶ τηρητέον ἐνταῦθα ὅτι τὸ μὲν βλασφημούμενον ὁ Κύριος ἡν τὸ δὲ ἐκδικούμενον τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, δῆλον ὡς Κύριος. Οὐ φέρω ἀφώτιστος εἶναι μετὰ τὸ φώτισμα, παραχαράσσων τι τῶν τριῶν εἰς 10 ἀ βεδάπτισμαι, καὶ ὅντως ἐνταφῆναι τῷ ὕδατι, οὐκ εἰς ἀναγέννησιν ἀλλ' εἰς νέκρωσιν τελειούμενος.

12. Τολμῶ τι φθέγξασθαι, ὧ Τριάς, καὶ συγγνώμη τῆ ἀπονοία ' περὶ ψυχῆς γὰρ ὁ κίνδυνος. Εἰκών εἰμι καὶ αὐτὸς Θεοῦ, τῆς ἄνω δόξης, εἰ καὶ κάτω τέθειμαι. Οὐ πείθομαι τῷ ὁμοτίμῳ σώζεσθαι. Εἰ μὴ Θεὸς τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, ὁ θεωθήτω πρῶτον, καὶ οῦτω θεούτω με τὸν ὁμότιμον. Νῦν δὲ τίς ἡ ἀπάτη τῆς χάριτος, μᾶλλον δὲ τῶν διδόντων τὴν χάριν, ὡς εἰς Θεὸν πιστεῦσαι καὶ ἀνελθεῖν ἄθεον; ἄλλο καθομολογῆσαι καὶ ἄλλο διδάσκεσθαι; οἰαι τῶν λόγων αἱ κλοπαὶ καὶ ἀπάται, δι' ἄλλης ἐρωτήσεως καὶ ὁμολογίας

11, 1 μέν om, S add, in mg. S\* || 3-4 αίδουμαι — πνεύματος om. Z || 5 αὐτὸ ex αὐτὸν S\* || βλασφημεύσι om, P add, mg. P\* || οὐχ ἡ : οὐχὶ SPC corr, S\* || 6 δὲ om, PCD || 7 διεκδικούμενον Z || 8 δῆλον ὡς ex emend. S\* || οὐ φέρω δὲ SPC corr, S\* || 10 δντως ex ούτως S\*

12, 2 γάρ είμι PC || 4 όμοτίμω : ἀτίμω W | 5 θεωθείτω S || πρώτον : πρότερον PCD || με τὸν ex emend. S² || 9 πλοκαί S

11. a. Cf. Matth. 12, 31.

11. Quant à moi, je respecte les titres du Verbe, si nombreux, si élevés, si grands, et par lesquels les démons ont été confondus¹. Je respecte aussi l'égale dignité de l'Esprit², et je redoute la menace fixée à l'égard de ceux qui blasphèment contre lui³; or, c'est un blasphème, et non pas la théologie, de le considérer comme étranger à la divinité³. Et il faut remarquer dans ce texte que celui contre qui était proféré le blasphème, c'était le Seigneur, et que celui dont l'honneur était vengé, c'était l'Esprit-Saint, évidemment parce qu'il est Seigneur. Je n'accepte pas d'être privé de la lumière après l'Illumination, en marquant d'une fausse empreinte l'un des Trois au nom desquels j'ai été baptisé¹; je n'accepte pas d'être réellement enseveli dans l'eau, si je reçois l'initiation non pour être régénéré, mais pour mourir⁵!

12. Je vais dire une parole téméraire, à Trinité! Pardon pour ma folie! Car c'est l'âme qui est en jeu. Je suis, moi aussi, l'image de Dieu et de la gloire d'en haut, bien que je sois placé ici-bas; je ne puis croire que je sois sauvé par mon égalé; si l'Esprit-Saint n'est pas Dieu, qu'il devienne Dieu d'abord, et qu'ensuite il me divinise, moi, son égal! Quelle est maintenant cette falsification de la grâce, ou plutôt de ceux qui donnent la grâce : croire en Dieu et repartir sans Dieu, consesser une chose et être instruit d'une autre? Comme c'est voler et falsisier les mots! Par une interrogation et une consession qui disent une chose,

désaccord entre le symbole et la théologie de Nicée, et aussi Discours 6, 22 ; 33, 17. Pour l'e initiation », cf. 33, 17, note 2.

<sup>1.</sup> Cf. pour une attitude semblable Discours 31, 29.

<sup>2.</sup> Sur l'égalité de l'honneur dù à l'Esprit, cf. ce qui a été noté plus haut en 32, 5 ; on relève aussi cette doctrine aux chap. 12 et 15.

Le terme ἀλλοτριοῦν est également technique; cf. l'introduction,
 p. 37.

<sup>4.</sup> La doctrine trinitaire est revendiquée dans son intégrité par le symbole baptismal ; cf. le chap. 12 qui nie toute possibilité de

<sup>5.</sup> Ένταφήναι τῷ όδατι : cf. 33, 17 (ἐννεκρωθήναι τῷ όδατι).

Ομότιμος a ici la même signification que σύνδουλος au chap. 10,
 à la différence de ce qu'on lit plus loin, et contrairement au fait que ce terme est généralement appliqué à l'Esprit-Saint.

<sup>7.</sup> Tout le paragraphe insiste sur ce principe : il est nécessaire que l'Esprit soit Dieu pour qu'il puisse sanclifier ; cf. *Discours* 31, 28 ; 33, 17.

10 εἰς ἄλλο φέρουσαι; Οἴμοι τῆς λαμπρότητος, εἰ μετὰ τὸ λουτρὸν μεμελάνωμαι, εἰ λαμπροτέρους ὁρῶ τοὺς οὕπω κεκαθαρμένους, εἰ τῆ τοῦ βαπτιστοῦ κακοδοξία κυδεύομαι, εἰ ζητῶ Πνεῦμα κρεῖττον, καὶ οὐχ εὑρίσκω. Δός μοι λουτρὸν δεύτερον, καὶ περὶ τοῦ πρώτου κακῶς ἐννόησον. Τἱ μοι

15 φθονεῖς τῆς τελείας ἀναγεννήσεως; τί με ποιεῖς, « ναὸν » ὅντα « τοῦ Πνεύματος» » ὡς « Θεοῦ», κατοικητήριον κτίσμα-

D τος; τί το μεν τιμάς των έμων, το δε άτιμάζεις κακώς θεότητι διαιτών, ἵν' έμοι τέμης το χάρισμα, μάλλον δέ, αὐτὸν έμε τῷ χαρίσματι; "Η το πῶν τίμησον, ὧ κενε θεολόγε, 253 Α ἢ το πῶν ἀτίμασον, ἵνα, κῶν ἀσεδῆς, ἀλλὰ σεαντῷ γε ἀκό-

21 λουθος ής, μη κρίνων ανίσως φύσιν όμότιμον.

18. Κεφάλαιον δὲ τοῦ λόγου ' μετὰ τῶν χερουδὶμ δόξασον, συναγόντων τὰς τρεῖς άγιότητας εἰς μίαν κυριότητας καὶ τοσοῦτον παραδεικνύντων τῆς πρώτης οὐσίας ὅσον ὑπανοίγουσι τοῖς φιλοπόνοις αἱ πτέρυγες. Μετὰ Δαδὶδ φωτίσθητι, 5 πρὸς τὸ φῶς λέγοντος ' « Έν τῷ φωτί σου ὀψόμεθα φῶς », οἴον ὥσπερ ἐν τῷ Πνεύματι τὸν Τίόν ' οὖ τί ἄν γένοιτο

12, 10 οξεμοι A<sup>2</sup> (in ras.) PBW corr. B<sup>2</sup>P<sup>2</sup> || τὸ : τὸν Maur. || 11-12 εἰ → κεκαθαρμένους post εἰ τῆ → κυδεύομαι habent PCD || 16-17 καίσματος om. S add. mg. S<sup>2</sup> || 18 θεότητα VD || 19 καινὲ DZ Maur. (corr. D<sup>2</sup>)

18, 3 τὸ τῆς πρώτης PCD

on nous mêne à une autre. Malheur à moi pour la lumière que j'ai reçue, si après le bain (dans les fonts baptismaux) je suis devenu noir, si je vois ceux qui ne sont pas encore purifiés plus brillants de lumière que moi, si je suis joué comme aux dés par la mauvaise doctrine de celui qui me baptise, si je cherche un Esprit qui soit au-dessus de moi1 et ne le trouve pas! Donne-moi un second bain et, au sujet du premier, pense du mal l Pourquoi me refuses-tu la régénération parfaite<sup>2</sup>? Pourquoi, alors que je suis le « temple de l'Esprit», comme celui de « Dieub », fais-tu de moi la demeure d'une créature? Pourquoi rends-tu honneur à une partie de ce qui est à moi, et refuses-tu d'honorer l'autre parties? Pourquoi exerces-tu un mauvais arbitrage à propos de la divinité, pour couper la grâce à mon égard, ou plutôt me couper à l'égard de la grâce? Rends honneur au Tout, ô vain théologien, ou refuse l'honneur au Tout, afin d'être au moins logique avec toimême en dépit de ton impiété, et de ne pas juger avec inégalité la Nature qui mérite le même honneur.

13. Et l'essentiel de mon discours, le voici. Avec les Chérubins rends gloire — eux qui réunissent les trois Saintetés en une seule Seigneurie\* de t qui dévoilent de l'Essence première tout ce qu'en s'entr'ouvrant leurs ailes laissent voir aux esprits attentifs. Avec David sois illuminé — lui qui dit à la Lumière : « Dans ta Lumière nous verrons la Lumière» » ; c'est comme s'il disait : « Dans l'Esprit-saint nous verrons le Fils\* » ; que pourrait-il y avoir

l'expression de notre texte : « trois Saintetés et une seule Seigneurie ». Grégoire voit dans ce passage un argument trinitaire comme Jean Chrysostome (PG 56, 71, 1, 1, 31 s.) et Cyrille d'Alexandrie (PG 70, 173, 176 A). P.G.

<sup>12.</sup> a. Cf. I Cor. 6, 19. b. Cf. I Cor. 3, 16.17.

<sup>13.</sup> a. Cf. Is. 6, 2-3. b. Ps. 35, 10.

Le terme κρείττων était déjà appliqué à la divinité par PLATON (Sophiste 216 b). P.G.

<sup>2.</sup> Pour ἀναγέννησις, voir Discours 31, 28 (SC 250, p. 332, l. 13-15).

<sup>3.</sup> Le Père, le Fils et le Saint-Esprit habitent l'âme du baptisé; refuser la divinité à l'Esprit-Saint, alors qu'on l'accorde aux deux autres, c'est rendre hommage à une partie des hôtes divins de l'âme et refuser d'honorer le troisième de ces hôtes. P.G.

<sup>4.</sup> Dans Isaie 6, 2-3, des séraphins — que Grégoire appelle ici des chérubins — s'écrient : « Saint, saint, saint est le Seigneur » ; d'où

La définition de Dieu comme πρώτη οὐσία est de dérivation aristotélico-platonicienne, cf. « Il platonismo cristiano», p. 1385.

<sup>6.</sup> Sur l'interprétation de Ps. 35, 10, cf. « Luce e purificazione», p. 545. Ce verset du Psaume 35 avait déjà été utilisé par Basile dans un contexte analogue (Sur le Saint-Esprit 18, 47; 26, 64).

τηλαυγέστερον; Μετά Ἰωάννου βρόντησον, τοῦ υἰοῦ τῆς βροντῆς, μηδὲν περὶ Θεοῦ ταπεινόν ἡχῶν μηδ' ἀπὸ γῆς, ἀλλ' ὑψηλὸν καὶ μετέωρον τον ἐν ἀρχῆ τε ὅντα καὶ πρὸς Β 10 τὸν Θεὸν ὅντα καὶ Θεὸν Λόγονα, Θεὸν γινώσκων, καὶ Θεὸν ἀληθινὸν ἐξ ἀληθινοῦ Πατρός, ἀλλ' οὐ σύνδουλον ἀγαθόν, υἰοῦ προσηγορία μόνη τετιμημένον καὶ «τὸν ἄλλον Παράκλητον», δηλαδὴ ἄλλον τοῦ λέγοντος το Θεοῦ δὲ ὁ Λόγος το καὶ ὅταν μὲν « Ἐγὼ καὶ ὁ Πατὴρ ἔν ἐσμεν το ἀναγινώσκης, τὸ συναφὲς τῆς οὐσίας ἐνοπτριζόμενος τοταν δὲ « Πρὸς αὐτὸν ἐλευσόμεθα, καὶ μονὴν παρ' αὐτῷ ποιησόμεθα ν, τὸ διηρημένον τῶν ὑποστάσεων λογιζόμενος τὸταν δὲ τὸ Πατρὸς καὶ Υἰοῦ καὶ ἀγίου Πνεύματος ὄνομα¹, τὰς τρεῖς ἰδιότητας.

14. Μετά Λουκά ἐμπνεύσθητι, ταϊς Πράξεσι τῶν ἀποστόλων προσομιλῶν. Τί μετὰ ᾿Ανανίου τάττη καὶ Σαπφείρας, τῶν καινῶν νοσφιστῶν — εἴ γε καινὸν ὅντως ἡ τῶν ἰδίων κλοπή —, καὶ ταῦτα νοσφιζόμενος, οὐκ ἀργύριον οὐδ᾽

13, 7 τηλαυγεστέστερον  $S \parallel S$  ταπεινών S corr.  $S^z \parallel S$  τε om.  $\blacksquare \S 10$  θεδν² om. S add.  $S^z$  (ut uid.)  $\parallel 15$  άναγινώσκης ex άναγινώσκεις  $S^z$  άναγινώσκεις  $BZ \S$  έσοπτριζόμενος  $AB^z$  SC mg.  $\blacksquare$  (ένο-  $S^z$  είσ- B)  $\S$  16 τὸ πρὸς αὐτὸν SPCD corr.  $S^z \parallel$  έλευσώμεθα ACPDZ corr.  $P^z$  μονήν ex emend.  $S^z \parallel 17$  ποιήσωμεν PCD ποιησώμεθα ASZ corr.  $P^zZ^z$   $\S$  18 τοῦ πατρὸς  $\S$ 

14, 1 πνεύσθητι ΑΒΙΥ || 2-3 σαπφείρης PC || 3 κενών ΑΙΝΟ || σοφιστών Ζ || κενών ΑΙΝΡΟΟ (καινόν P\*) | ή om. PC

de plus resplendissant? Avec Jean, le fils du tonnerres, tonne, sans faire entendre au sujet de Dieu rien qui soit bas ou qui vienne de la terre, mais un langage élevé et sublime : reconnais comme Dieu le Verbe qui était au commencement et qui était auprès de Dieu et qui était Dieua, et vrai Dieu venant du vrai Père, et non un bon compagnon de servitude1 honoré du nom de Fils comme d'un titre seulement<sup>2</sup> ; reconnais aussi comme Dieu « l'autre Paraclete . - évidemment autre que celui qui prononce ces mots ; or, celui-là c'était « le Verbe de Dieu! 3 ». Lorsque tu lis : • Moi et le Père, nous sommes une », représente-toi la connexion de l'essence4. Lorsque tu lis : « Nous viendrons à lui et nous ferons chez lui notre demeurehe, songe à la distinction des hypostases<sup>5</sup>; et lorsque tu lis les noms de Père, de Fils et de Saint-Esprit<sup>1</sup>, songe aux trois propriétés<sup>6</sup>.

14. Avec Luc sois inspiré en étudiant les Acles des Apôtres. Pourquoi te mets-tu au rang d'Ananie et de Saphire\*, ces fraudeurs d'un nouveau genre — c'est vraiment chose nouvelle de voler ses propres biens? — ; et de plus tu détournes frauduleusement non pas de l'argent

4. Dans cette expression, τὸ συναφές τῆς οὐσίας a une valeur positive, à la différence de συνάπτειν qui est employé par référence au sabellianisme dans le Discours 37, 22.

 'Ιδιότης, « propriété », ce qui constitue chaque personne de la Trinité (cf. ci-dessus Discours 33, 16 et la note). P.G.

7. Allusion à l'histoire d'Ananie et Saphire (Actes 5, 1-41). Ces chrétiens de la communauté de Jérusalem vendirent leur champ et apportèrent aux Apôtres une somme qu'ils disaient être le prix de cette vente ; mais ils en avaient gardé une partie. Pierre leur reprocha d'avoir menti « non à des hommes, mais à Dieu » {Act. 5, 4}. P.G.

<sup>13.</sup> c. Mc 3, 17. d. Jn 1, 1. e. Jn 14, 16. f. Apoc. 19, 13. g. Jn 10, 30. h. Jn 14, 23. i. Matth. 28, 19. 14. a. Cf. Act. 5, 1.11.

t. Pour σύνδουλος, cf. les remarques faites plus haut, chap. 12.

Parce que, chez les ariens, il n'y avait pas de conception théologique adéquate correspondant au titre de Fils; cf. Discours 29, 13-14.

<sup>3.</sup> C'est en effet Jésus-Christ, le « Verbe de Dieu » qui annonce « l'autre Paraclet » (Jn 14, 16) ; il s'agit donc de quelqu'un qui est distinct de lui. P.G.

<sup>5.</sup> Le mot ὑπόστασις ne signifie rien d'autre que « personne »; toutefois, nous le traduisons par « hypostase », parce que c'est un autre mot, πρόσωπον, qui répond directement au latin persona et au français « personne ». Grégoire emploie plus fréquemment ὑπόστασις, bien que πρόσωπον se rencontre aussi chez lui (cf. les remarques faites plus haut, au chap. 8). P.G.

δ άλλο τι τῶν εὐτελῶν καὶ μικρῶν, οἶον « γλῶσσαν χρυσῆν ἢ ψιλὴν ἢ δίδραχμον », ὡς ποτε στρατιώτης ἄπληστος», ἀλλ' αὐτὴν κλέπτων θεότητα καὶ ψευδόμενος « οὐκ ἄνθρωπον ἀλλὰ Θεόν» », ὅπερ ἤκουσας; Τί; Μηδὲ τὴν ἐξουσίαν αἰδῆ τοῦ Πνευματος, ἐφ' οὖς θέλει καὶ ἡνίκα καὶ ὅσον πνέοντος»;

10 Έπιδημεῖ τοῖς περὶ Κορνήλιον πρὸ τοῦ βαπτίσματος, ἄλλοις μετὰ τὸ βάπτισμα διὰ τῶν ἀποστόλων. "Ωστε ἀμφοτέρωθεν, ἔκ τε ὧν ἐπιφοιτὰ δεσποτικῶς, ἀλλ' οὐ δουλικῶς, καὶ έξ ὧν ἐπιζητεῖται πρὸς τὴν τελείωσιν, τὴν θεότητα μαρτυρεῖσθαι τοῦ Πνεύματος.

15. Μετά Παύλου θεολόγησον, τοῦ πρὸς τρίτον οὐρανὸν ἀναχθέντος\*, ποτὰ μὰν συναριθμοῦντος τὰς τρεῖς ὑποστά-σεις, καὶ τοῦτο ἐνηλλαγμένως, οὐ τετηρημένως ταῖς τάζεσι, προαριθμοῦντος, ἐναριθμοῦντος, ὑπαριθμοῦντος τὸ αὐτό.
258 Α "Ινα τί; «"Ινα» δηλώση τὴν ἰσοτιμίαν τῆς φύσεως. Ποτὰ ο ἐ τῶν τριῶν μεμνημένου, ποτὰ δὰ τινῶν ἢ τινός, ὡς ἐπομένου πάντως τοῦ λείποντος \* καὶ ποτὰ μὰν τὴν ἐνέργειαν τοῦ Θεοῦ

14, 6 ψελιήν  $\blacksquare$  (ψιλήν S¹ mg.) ψέλιον PC ψέλην W ψέλλιον P² ; δίδραγμον Z  $\parallel$  ἄπληστος στρατιώτης S cum signis transp.  $\parallel$  8 αίδη ex emend. S¹  $\parallel$  9 θέλει ex θέλη S² έθέλει PCD  $\parallel$  10 τοῦ om. S  $\parallel$  12 προεπιφοιτά SZ corr. S²

15, 2 ἀναχθέντος : ἀνελθόντος PCD  $\frac{1}{6}$  3 ἐνηλαγμένως BW corr. B¹  $\frac{1}{6}$  5 τί om. PC  $\frac{1}{6}$  <ΐνα>δηλώση Combefis  $\frac{1}{6}$  6 τῶν τριῶν : περὶ ἡ τινών mg. P²  $\frac{1}{6}$  τινών ἡ τινός : τῶν ἡ τινός ABV WQZD τῶν εἶ τινός PC τῶν δύο mg. S²

ou quelque autre objet banal et de peu d'importance, par exemple « un lingot d'or ou un vêtement ou une pièce de deux drachmes », comme fit jadis un soldat cupide 1, mais c'est la divinité elle-même que tu voles, et tu mens « non pas à un homme, mais à Dieue », comme tu l'as entendu. Quoi? Ne respectes-tu pas la puissance de l'Esprit qui soufile sur ceux qu'il veut, quand il veut et autant qu'il veut ? Il vient sur (le centurion) Corneille et sur ses compagnons avant le baptème ; il vient sur d'autres après le haptême par l'intermédiaire des Apôtres. Ainsi, des deux côtés à la fois : qu'il s'agisse de ceux en qui l'Esprit habite comme un maître et non comme un esclave, ou qu'il s'agisse de ceux qui le recherchent pour être des chrétiens parfaits, la divinité de l'Esprit est attestée.

15. Avec Paul, discours sur Dieu — Paul qui fut élevé jusqu'au troisième ciel\*. Tantôt il énumère ensemble les trois hypostases, et cela en inversant l'ordre, sans leur garder attentivement leur rang, faisant figurer le même dans l'énumération en tête, au milieu ou à la fin²; pourquoi? pour montrer leur égale dignité de nature. Tantôt il fait mention des trois, tantôt de deux, tantôt d'un, parce que, pense-t-il, ce qu'il laisse de côté suit nécessairement (ce qu'il nomme). Tantôt il attribue à

<sup>14.</sup> b. Jos. 7, 21. c. Act. 5, 4. d. Cf. Jn 3, 8. e. Cf. Act. 10, 44. f. Cf. Act. 19, 2-6.
15. a. II Cor. 12, 2.

<sup>1.</sup> Dans Josué 7, 21, l'Israélite Achan déroba les objets en question dans le butin destiné à l'anathème, c'est-à-dire à la destruction. La Septante écrit ψιλήν ποικίλην « un vétement bigarré »; le mot ψιλή est interprété par les Pères grecs comme désignant un vétement (sous-entendu στολή). Le Thesaurus et Liddell-Scott traduisent par « tapis », sur la foi de glossaires anciens. Cependant le texte hébreu se traduit ici par « manteau », ce qui confirme l'interprétation des Pères grecs. P.G.

<sup>2.</sup> Cela revient à dire que même l'Apôtre, en énumérant les trois personnes, no fait pas une classification selon la dignité et l'honneur — classification qui n'existe pas. Dans ce passage, Grégoire suit de près l'enseignement de Basile (cf. Sur le Saint-Esprit 5, 7 s.). L'insistance de Grégoire sur cette célèbre formule de S. Paul s'explique par le fait que c'était elle qui avait rendu les ariens plus radicaux, comme Aèce et les pneumatomaques eux-mêmes, pour soutenir que les trois personnes étaient ἀνόμοια (cf. Basile, op. cit., 2, 4). Au Père, dit Basile, Aèce assignait le rôle prééminent (τὸ ἐζ οὖ), au Fils, celui d'instrument (τὸ δι' οℑ), à l'Esprit, celui du temps et du lieu (τὸ ἐν ῷ). Voir les observations de B. Pruche dans l'édition de ce traité de Basile (SC 17 bis).

τῷ Πνεύματι διδόντος», ὡς οὐδὲν διαφέροντος, ποτὲ δὲ ἀντὶ τοῦ Πνεύματος τὸν Χριστὸν ἐπιφέροντος». Καὶ ὅτε 10 μὲν διαιρεῖ τὰς ὑποστάσεις, α εἰς Θεός, λέγοντος, ἐζ οὐ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν, καὶ εἰς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός, δι' οῦ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς δι' αὐτοῦ<sup>α</sup> », ὅτε δὲ συνάγει τὴν μίαν θεότητα · α ὅτι ἐξ αὐτοῦ, καὶ δι' αὐτοῦ, καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα · », δηλαδὴ διὰ τοῦ ἀγίου Πνεύματος, ὡς πολλαχοῦ 15 δείκνυται τῆς Γραφῆς.

« Αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν'. ■

15, 9-10 όταν ... διαιρή C ότε ... διαιρή PD corr. P\* | 10 λέγοντες B | 11 χριστός om. PC | 12 συνάγη PCD corr. P\* | 14 πολλαχώς CD | 16 αἰώνας τῶν αἰώνων Μαυτ.

είς του κατάπλουν τῶν αἰγυπτίων ἐπισκόπων στῖχοι SØPCD εἰς τὸν κατάπλουν τῶν \*\*\*\* S πρὸς τὸν κατάπλουν A nulla subscriptio in BVQWZ

l'Esprit l'opération de Dieu<sup>5</sup>, parce qu'à son avis l'Esprit ne diffère nullement de Dieu; tantôt, au lieu de l'Esprit, c'est le Christ qu'il met en avant<sup>6</sup>; et lorsqu'il distingue les hypostases, il dit : « Un seul Dieu de qui (viennent) toutes choses, et nous (sommes) pour lui; et un seul Seigneur, Jésus-Christ de qui (viennent) toutes choses, et nous (sommes) par lui<sup>4</sup>; et lorsqu'il réunit<sup>1</sup> la divinité une, (il dit) : « Car de lui et par lui et pour lui (sont) toutes choses<sup>6</sup>, c'est-à-dire évidemment par le Saint-Esprit, comme cela est démontré par plusieurs passages de l'Écriture.

A lui la gloire dans les siècles. Amen!. »

15. b. Cf. 1 Cor. 12, 6.11. c. Cf. Rom. 8, 9-11. d. I Cor. 8, 6. e. Rom. 11, 36. f. Ibid.

<sup>1.</sup> L'emploi de συνέγει sera repris dans Discours 39, 12.

# Είς τοὺς μάρτυρας καὶ κατὰ άρειανῶν

257 A

1. Τί τοσούτον έστιν είπειν όσον τοις όφθαλμοίς πάρεστι βλέπειν ; Τίς δὲ λόγος τῶν φαινομένων ἀγαθῶν ἰσοστάσιος ; 'Ιδού πρόκειται τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡμῶν τὸ ἀπιστούμενον θέαμα, δ ίδεῖν μὲν πολλάκις ηὐζάμεθα, κρεῖττον δὲ ἦν ἦ 5 κατ' εὐχὴν τὸ ποθούμενον. Πάλιν ἐνταῦθα μαρτύρων τιμαί, πολύν ήδη του πρό τούτου χρόνον άμεληθείσαι πάλιν ξερέων Θεού συνδρομαί πάλιν χοροστασίαι και πανηγύρεις πνευματικαί. 'Ο σύλλογος πολυάνθρωπος έορτάζειν, ούχ όπλομαχείν προθυμούμενος. "Ω τοῦ θαύματος " ἔρριπται 10 τῶν χειρῶν τὰ ὅπλα, λέλυται ἡ παράταξις, ἀμελεῖται ὁ πόλεμος. Οὐκέτι αἱ φωναὶ τῶν ἀλαλαζόντων ἀκούονται \* άντὶ δὲ τούτων ἐορταὶ καὶ εὐφροσύναι καὶ εἰρηνικαὶ θυμηδίαι την πόλιν πάσαν περιχορεύουσι, την πάλαι μέν ούσαν τών μαρτύρων μητέρα, πολύν δὲ τὸν ἐν τῷ μέσῳ χρόνον ἄμοιρον 15 γενομένην τῆς ἐπὶ τοῖς τέχνοις τιμῆς. Αλλά νῦν • ἀπέχει πάντα καὶ περισσεύει ο, καθώς ορισιν ὁ 'Απόστολος". Εδγε, δ μάρτυρες ' ύμέτερος καὶ οὖτος ὁ ἄθλος, ὑμεῖς νενικήκατε

Titulus, εἰς τούς μάρτυρας καὶ κατὰ ἀρειανῶν Pa εἰς μάρτυρας καὶ κατὰ ἀρειανῶν Cab τοῦ αύτοῦ εἰς μάρτυρας καὶ κατὰ ἀρειανῶν Z 1, 2 δὲ λόγος Montacutius : διάλογος codd. [] 4 δ καὶ ίδεῖν Maur.

τὸν πολύν πόλεμον, εὖ οἶδα. Μόνα καὶ ταῦτα τῶν ὑμετέρων

#### DISCOURS 35

## Sur les martyrs et contre les ariens

1. Que pouvons-nous dire qui égale ce qu'il est donné à nos yeux de voir? Quelle parole est à la hauteur des biens qui se montrent à nous? Voici devant nos yeux ce spectacle incroyable que nous avons souvent souhaité de voir; et il est supérieur à nos vœux1, ce spectacle que nous désirions. De nouveau on rend ici aux martyrs des honneurs qu'on avait négligé de leur rendre depuis longtemps déjà; de nouveau accourent les prêtres de Dieu ; de nouveau se forment des chœurs et des réunions spirituelles; le peuple rassemblé en foule s'empresse à célébrer la fête et non à faire des passes d'armes. O merveille! les mains ont laissé tomber les armes, la ligne de bataille est rompue; on ne songe plus au combat; on n'entend plus la voix de ceux qui poussent le cri de guerre ; mais, à la place de cela, les fêtes, les réjouissances, les allégresses pacifiques mettent toute la ville en liesse2.

Cette ville était autrefois la mère des martyrs; dans la suite, elle fut longtemps privée de l'honneur que lui valaient ses enfants; mais à l'heure actuelle « elle a de tout et elle est dans l'abondance », comme dit l'Apôtre». Gloire à vous, martyrs! Ce combat est aussi le vôtre; vous êtes les vainqueurs de cette longue guerre, je le sais

découverte », qui se traduit en français par le présent ; le sens littéral est : « il était supérieur — je m'en aperçois ». P.G.

<sup>1.</sup> a. Phil. 4, 18.

I. « Il est supérieur à nos vœux » : le texte grec a l'imparfait ; mais ce temps est employé ici avec la nuance de l'imparfait « de

<sup>2.</sup> Littéralement : • enveloppent toute la ville de chœurs de danse •. P.G.

έδρώτων τὰ κατορθώματα. Ύμεῖς ἡγείρατε τῆ εἰρήνη τὸ τρόπαιον, ὑμεῖς τοὺς ἱερέας τοῦ Θεοῦ ἐφ' ἐαυτοὺς ἐφειλκύσασθε, ὑμεῖς τοὺς χορευτὰς τοῦ ἀγίου Πνεύματος τῷ συλλόγῳ τοὑτῳ προεστήσασθε. "Ω πόσην πεπόνθασι τὴν ζημίαν οἶς ὁ χρόνος τῆς ζωῆς μέχρι τοῦ νῦν οὐ διήρκεσε θεάματος, ἵνα τῶν σκυθρωπῶν εἰς κόρον ἐλθόντες, τῶν ἀγαθῶν τῆς εἰρήνης ἀπολαύσειεν.

C 2. Οξχεται μέν καὶ ἡφάνισται ἡ τῆς αἰρέσεως ἀπάτη, οἰόν τις ὁμίχλη, ὑπὸ τοῦ ἀγίου Πνεύματος σκεδασθεῖσα, καθαρὰ δὲ διέλαμψεν ἡ τῆς εἰρήνης αἰθρία καὶ διαφαίνονται κατ' αὐτὴν οἱ τοῦ ἄστεως ἐν λαμπρῷ τῆς ἀληθείας φωτὶ μαρμαρύσσοντες ἀστέρες, οὐχὶ νυκτὶ ἀποκεκληρωμένοι καὶ σκότφ, ἀλλ' ἡμεροφανεῖς οἱ πάντες, τῷ ἀληθινῷ φωτὶ τῆς δικαιοσύνης ἀναλάμψαντες. Καὶ ἐπειδή, καθά φησιν ὁ ᾿Απόστολος, «ἡ νύξ προέκοψε», μᾶλλον δέ, τὸ παράπαν ἤφάνισται, τῷ δὲ φωτὶ τῆς ἡμέρας ἄπαν καταφαιδρύνεται,

10 φεύγει μέν τὰ νυχτινόμα τῶν θηρίων καὶ συνελαύνονται πρὸς τοὺς δρυμοὺς καὶ τὰς σπήλυγγας, φεύγουσι δὲ νυχτερίδες αἰρετικαὶ τρύζουσαι καὶ πρὸς τὸ τῆς ἀληθείας φῶς Δ ἀμβλυώττουσαι καὶ εἰς τὰς τρώγλας τῶν πετρῶν χατα-260 Α δύονται, ἐπὶ κεφαλήν ἀλλήλων ἐχόμεναι. Πέπαυται διὰ 15 τῆς ἡμέρας ταύτης τὰ τῶν κωμαστῶν καὶ τῶν μεθυόντων

15 της ημέρας ταύτης τὰ τῶν κωμαστῶν καὶ τῶν μεθυόντων συντάγματα. Λωποδύται καὶ τοιχωρύχοι καὶ κλέπται, καὶ εἴ τι ἄλλο τῆς νυκτὸς ἔργον ἐστί, τοῦ φωτὸς τῆς εἰρήνης ἐπανατείλαντος, κέκρυπται. "Εως δὲ ἦν ἡ νὸς ἐκείνη τῷ τῆς ἀπάτης γνόφῳ τὰ πάντα κατασκοτίζουσα, οἶα ἦν τὰ πρατ20 τόμενα; Λήθης ἄξια καὶ βαθείας σιγῆς, ὡς ἀν μὴ μνήμη

bien. Ces succès sont dus à vos seules sueurs¹. C'est vous qui avez érigé ce trophée en l'honneur de la paix. Ces prêtres de Dieu, c'est vous qui les avez attirés; ces serviteurs du Saint-Esprit, c'est vous qui les avez mis à la tête de cette assemblée. Oh! qu'ils ont été frustrés, ceux dont la vie ne fut pas assez longue pour leur permettre de voir maintenant ce spectacle et, après avoir été rassasiés de tristesses, de jouir des avantages de la paix!

2. Elle s'en est allée, elle a disparu, l'imposture de J'hérésie, telle une nuée que le Saint-Esprit a dispersée. Le ciel serein de la paix a brillé dans toute sa pureté et l'on y voit resplendir les astres de cette ville, étincelants . dans la lumière éclatante de la vérité; ils ne sont plus voués à la nuit et aux ténèbres, mais tous ils brillent en plein jour, rallumés par la véritable lumière de la justice. Et puisque « la nuit est avancée », comme dit l'Apôtre», ou plutôt puisqu'elle est totalement dissipée et que tout devient clair par la lumière du jour, on voit fuir les bêtes qui cherchent leur pâture durant la nuit, et elles se retirent dans les bois et les cavernes ; on voit fuir aussi les chauvessouris qui font entendre le cri aigu de l'hérésie<sup>2</sup>, et, ne pouvant soutenir la lumière de la vérité, elles s'enfoncent dans les trous des rochers en se serrant la tête les unes contre les autres. Grâce à ce jour ont cessé les attroupements de banqueteurs et de buveurs; les détrousseurs, les perceurs de murs, les voleurs et tous ceux dont l'activité a besoin de la nuit se sont cachés en voyant se lever la lumière de la paix. Tant que durait cette nuit qui obscurcissait toutes choses par les ténèbres de l'erreur, quelles actions faisait-on? Des actions qui méritent l'oubli et

 <sup>1, 19</sup> τὸ οπ. b || 20-21 ἐφελκύσασθε b || 25 ἀπήλαυσαν codd.
 corr. Maur.

<sup>2, 1</sup> ήφάνηστα: Ζ [] 6 ήμεροφαεῖς b ήμεροφαεῖς Ca || 9 άπαν : παντί Ζ κατὰ πάντα b || φαιδρύνεται b || 10 νυκτονόμα Maur. [] 11 δὲ: καὶ b || 12 αἰρετικαί τε Zb || 13 ἀμδλυώπτουσαι Maur. [] 16 τυχωρύχοι Cab || 18 ἡ νῦξ ἦν ἐκείνη Ca [] 20 βαθείας : θείας b

<sup>2,</sup> a. Rom. 13, 12,

C'est-à-dire : vos efforts. La métaphore n'a rien de vulgaire en grec. P.G.

<sup>2.</sup> BASILE (PG 30, 277 A-B) et JEAN CHRYSOSTOME (PG 56, 39, 1. 27 s.) établissent un parallèle entre le comportement des chauves-souris et les agissements des démons ennemis de la « lumière ». P.G.

των άηδεστέρων ή παρούσα χάρις καταμολύνοιτο. Πως γάρ άν τις είποι τὰ κατ' αὐτῆς κακά; πως δὲ άν τις καὶ σιωπήσειε; τἱ πάθος ἐκ τραγωδίας τοιούτον; τἰς μύθος συμφορὰς ἀναπλάσσων; τἰς ποιητής δραμάτων τοιούτον 25 ἐπὶ σκηνῆς πάθος ἐδόησεν; Ὑπὸρ λόγον ἡ συμφορά: ὑπὸρ τὴν δύναμιν των διηγουμένων τὰ πάθη.

3. 'Ορμητήριον ήν τοῦ διαδόλου ὁ χορός. Ένταῦθα τὸ στραπόπεδον έαυτῷ κατεστήσατο καὶ ποὺς ἰδίους ὑπασπιστὰς έν αύτῷ καθιδρύσατο. Ἐνταῦθα ὁ στρατὸς τοῦ ψεύδους, οἱ τῆς ἀπάτης πρόμαχοι, ἡ τῶν δαιμόνων ἐκστρατεία, αἰ 5 λεγεώνες των ἀκαθάρτων πνευμάτων εἰ δὲ χρή καὶ τών έξωθεν δνομάτων είπεϊν, έντεῦθεν ὁ πονηρὸς τῶν [δαιμόνων] έρινύων στρατός κατά τῆς Ἐκκλησίας ἐκώμασεν. Ούτω γάρ δνομάζειν τὰς γυναϊκάς προάγομαι, αξ ύπέρ τὴν φύσιν είς το κακόν ήνδρίζοντο. Μία ήν έν ταῖς ήμέραις 'Ηλίου 10 🛉 'Ιεζάδελ, κατά των προφητών τοῦ Κυρίου φονώσα\*, καί στηλιτεύει αύτην ή θεόπνευστος ίστορία, ώς άν, οξμαι, τῆ μνήμη τοῦ ἀκολάστου γυναίου πᾶς ὁ μετὰ ταῦτα βιοὺς παιδεύοιτο. Τοσαύται τοίνυν κατά τὴν Ἰεζάδελ ἐκείνην, C δισπερ τι κώνειον, έκ της χώρας άθρόως έδλάστησαν, 15 γικώσαι την μνημονευθείσαν τη της πικρίας ύπερδολή. Εί δὲ ἀπιστεῖς τῷ λόγῳ, τὴν ἱστορίαν ἐπίσκεψαι. Ἐκείνη τὴν άμπελον τοῦ Ναβουθαίο [οὖ] τῷ ἐκλύτῳ 'Αχαάδο ἐχαρίζετο,

8, 4 έκστρατεία Maur. : ἐκστρατιά Ca Zb ἐκστρατειά Pa || 4-5 αἰ λεγεῶνες Pab : ο! λεγεῶνες Ca αὶ λεγεῶναι Z , 6 δαιμόνων seclusimus || 12 βίος Pa Maur. || 14 χώνιον Cab κόνειον Z || 17 τοῦ om. Pa || οὖ (vel οὐ) secl. edd.

un épais silence, asin que le souvenir de ces tristes choses ne vienne pas souiller la joie présente. Comment, en esset, pourrait-on dire les maux survenus dans la prosondeur de cette nuit<sup>1</sup>? Mais comment pourrait-on les passer sous silence? Quelle émotion égale peut être produite par une tragédie? Quelle sable peut imaginer ces malheurs? Quel dramaturge a fait crier sur la scène une telle douleur? Le malheur dépasse la parole; les soussrances dépassent les possibilités de ceux qui veulent les décrire.

3. Cette troupe d'hérétiques était la citadelle du diable. C'est là qu'il avait établi son camp ; c'est en ce lieu qu'il avait posté ses propres satellites. C'est là qu'étaient le camp du mensonge, les champions de la tromperie, la base d'opérations des démons, les légions d'esprits impurs ; et s'il faut emprunter des noms au dehors2, c'est de là que la horde perverse des Érinyes3 s'élança en délire contre l'Église. Nous sommes poussés à désigner ainsi les femmes qui déployaient pour le mal une force d'hommes, supérieure à celle de leur sexe. Aux jours d'Élie, il y avait une seule Jézabel, qui ne respirait que meurtre à l'égard des prophètes du Seigneura, et l'histoire inspirée par Dieu marque cette femme d'une flétrissure, afin, je crois, que le souvenir de cette misérable femme sans retenue instruise tout homme vivant dans la suite. Mais que de femmes semblables à cette Jézabel vit-on soudain sortir de terre, se multipliant comme de la ciguë et dépassant par l'excès de l'aigreur celle que je viens de rappeler! Et si tu ne crois pas à ma parole, considère l'histoire. Cette Jézabel donna la vigne de Naboth à Achaba qui se lamentaite s, pour qu'il fit de cette vigne

<sup>3.</sup> a. Cf. III Rois 20, 1. b. Cf. III Rois 21, 15-16. c. Cf. III Rois 21, 1-4.

Κατά et le génitif, au sens de : « au fond de », « à l'intérieur de ».
 P.G.

<sup>2.</sup> Terme habituel pour désigner le paganisme. P.G.

Déesses de la vengeance, chargées de répandre le sang des coupables (cf. le début de la pièce d'Eschyle, les Euménides). P.G.

Le verbe κωμάζω se dit d'abord de la célébration des fêtes de Dionysos par un cortège agité; puis ce verbe s'applique à l'irruption violente d'une troupe. P.G.

Naboth ayant refusé de céder au roi Achab la vigne qu'il tenait de ses ancêtres, Achab en éprouva un violent dépit (III Rois 21, 1-4).
 P.G.

ἴνα ποιήση κῆπον τὴν ἄμπελον<sup>4</sup>, τρυφῆς ἐγκαλλώπισμα, γυναικείαν χλιδήν · αὖται τὴν ζῶσαν τοῦ Θεοῦ ἄμπελον<sup>6</sup>, 20 τὴν Ἐκκλησίαν λέγω, εἰς παντελῆ ἀφανισμὸν μετενεγκεῖν ἐδιάσαντο, αὖται δι' ἐαυτῶν τὸ κακὸν ἐνεργοῦσαι. Ποῖον εὖρω τοῦ λόγου παράδειγμα; τίνα τῆς κακίας ταὐτης ἐπινοήσω εἰκόνα; Εἰδον ἐπὶ κονιάματος τοίχου τοιαὐτην γραφήν → καί μου βαστάξατε τὴν καρδίαν τῆ τῶν κακῶν

25 μνήμη περιοιδαίνουσαν, μάλλον δέ, τῷ πόνῳ καὶ ὑμεῖς συναλγήσατε ἡμέτερα γὰρ καὶ οὐκ ἀλλότρια διηγούμεθα

D πάθη — τίς τοίνυν ή γραφή, ήν προσεικάζω τοῖς πράγμασι; χορεία τις ἦν γυναικῶν ἀσχημονοῦσα, ἄλλης κατ' ἄλλο τι σχῆμα ὀρχηστικὸν ἐαυτὴν διαστρεδλούσης ; μαινάδας οἱ

30 μῦθοι τὰς τοιαύτας γυναϊκας καλοῦσιν. Κόμαι ταῖς αῦραις ἀνασοδούμεναι, βλέμμα μανίας πάροδον, πυρσοί διὰ χειρῶν φερόμενοι, καὶ φλόγες ἐκ τούτων τἢ περιστροφἢ τῶν σωμάτων ἐνελισσόμεναι, αὖρα ἐν κόλποις τὴν εὐσχημοσύνην 261 Α τῶν πέπλων λυμαινομένη, πόδες ἀκροδατοῦντες καὶ ὑφαλλόμενοι, αἰδὼς εὐσχήμων οὐδενὸς τῶν γινομένων ἐφαλδομενοι, αἰδως εὐσχήμων οὐδενὸς τῶν γινομένων ἐφαλδομενοι, αἰδως εὐσχήμων οὐδενὸς τῶν γινομένων ἐφαλδομενοι, αἰδως εὐσχήμων οὐδενὸς τῶν γινομένου ἐφαλδομενοι, αἰδως εὐσχήμων οὐδενὸς τῶν γινομένου ἐνομένου ἐνομ

4. Διὰ μέσου δὲ τῆς τοιχύτης χορείας ἀνδρὸς εἴδωλον τοιοῦτον ' μιξόθηλύς τις καὶ τὴν φύσιν ἀμφίδολος καὶ θηλυδρίας τὸ εἴδος, ἐν μεθορίφ τῆς φύσεως κείμενος, λελυμένος τῷ σχήματι, οἴόν τινι κώματι καὶ μέθη παρά-5 φορος. Οὐτος ἐπί τινος ἀπήνης ἐξυπτιάζων, διὰ τοῦ χοροῦ τῶν Μαινάδων ὑπὸ θηρῶν ἐκομίζετο. Πολὸς δὲ περὶ αὐτὸν

8, 19 γυναικεία χλιδή Ca γυναικίαν χλίδην Zb | τοῦ οπ. Pa | 24 βαστάσατε Maur. | 29 δρχιστικόν Ca Z | 32 φερόμεναι Pa || 33 ένει-λισσόμεναι Pa Maur. || τῆ εὐσχημοσύνη Pa Zb || 34 λοιμαινομένη Z

4, 2 μεξόθηλο Ca Z Maur. μεξόθηλον b 🛚 6 μενάδων Z

un jardina, orgueil de son luxe, délices pour sa femme; les autres femmes dont je parle ont tenté de provoquer l'anéantissement de la vigne vivante de Dieue, je veux dire de l'Église, et cela en perpétrant le méfait par leurs propres mains. Où trouver un exemple de ce que je raconte? Quelle représentation imaginer de ce méfait? J'ai vu peint sur un mur blanchi le tableau que voici - supportez que j'aie le cœur ulcéré au souvenir de ces maux, ou plutôt soyez affligés avec moi de ma peine, car ce sont nos malheurs que nous racontons, et non ceux d'autrui - ; quel est donc le tableau où je trouve l'image de ces événements? C'était une assemblée effrontée de femmes qui dansaient en se disloquant à qui mieux mieux; les fables donnent à ces femmes le nom de Ménades1; leurs cheveux volaient au vent, elles passaient en jetant des regards furieux, elles maniaient des torches, et les flammes qui en jaillissaient tournoyaient avec les contorsions de leurs corps ; le vent souMant dans les plis de leurs vêtements en compromettait la modestie ; leurs pieds faisaient des pointes et sautillaient ; rien de ce qui se passait ne portait l'empreinte de la pudeur et de la modestie.

4. Au milieu d'un tel chœur de danse, on voyait comme un simulacre d'homme<sup>2</sup>, une sorte d'être à moitié féminin, de sexe équivoque, de visage efféminé, situé aux confins de la nature, dans une attitude dissolue, comme égaré sous l'effet de la torpeur et de l'ivresse. Il était étendu sur un char tiré par des bêtes<sup>3</sup> à travers le chœur des Ménades. Autour de lui coulait d'un cratère<sup>4</sup> le vin pur

3. C'étaient généralement des lions. P.G.

<sup>3.</sup> d. Cf. III Rois 21, 2. e. Cf. Is. 5, 7; Jér. 2, 21.

Le nom de Ménades ou de Bacchantes est donné à des femmes célébrant par des danses violentes le culte de Dionysos. P.G.

Ce personnage, dont le nom n'est pas indiqué, est Dionysos, le dieu du vin; le contexte dans lequel il apparaît ici ne laisse aucun doute sur son identité. P.G.

<sup>4.</sup> Le cratère est un grand vase où i'on met le vin en le sortant des amphores ; avant de servir le vin, on le mélange avec une certaine quantité d'eau. Ici, on n'a pas pris cette précaution. P.G.

35, 4

237

έκ κρατήρος ό ἄκρατος, καί τινες λάλοι, τὴν φύσιν ἀλλόκοτοι, περὶ τὸ εἴδωλον ἦσαν, τὰ πρόσωπα λάσιοι, ἐπὶ σκελῶν τραγείων περισκιρτῶντες τὸ εἴδωλον.

Τοιαύτα τῆς νυκτός ἐκείνης τὰ διηγήματα. Γυναῖκες ἐπ' ἀτιμία γνωρισθεῖσαι τοῦ γένους, κοινῆ κατηγορία τῆς Β φύσεως τὴν νενομισμένην ἐν γυναιξὶν εὐκοσμίαν ἐξορχησάμεναι, πομπὴν ἦγον διὰ μέσου τῆς πόλεως, θεατρίζουσαι δι' ἐαυτῶν ἀσχημονοῦσαν τὴν φύσιν, λίθοις τὰς χεῖρας ἀντὶ

15 θυρεῶν ὁπλίσασαι, φόνιον βλέπουσαι, ἀναιδεῖ τῇ τῶν ὁμμάτων βολῇ, ἐντὸς τῶν θείων περιδόλων γενόμεναι ἐπὶ τῆς ἱερᾶς καθέδρας ἀνέθηκαν ἐαυτῶν τὸν Κορύδαντα. Εἶτα μέθη καὶ ἄκρατος καὶ οἱ ἐκ τῶν ἀσκητηρίων Πᾶνες καὶ νὸς καὶ διαγωγή συμμιγής καὶ πάντα ὅσα κωλύει ὁ ᾿Από-

20 στολος λέγειν, εἰπών ὅτι « Τὰ κρυσῆ ὑπ' αὐτῶν γενόμενα αἰσχρόν ἐστι καὶ λέγειν.» Τίς γὰρ ἄν μετὰ ἀκριδείας διεξέλθοι τῷ λόγφ τὸ πῦρ, τοὺς λίθους, τὰς σραγάς, τὰ τραύματα; "Όπως ἐκ βάθρων ἀνατρέψαι τοὺς τῶν ἱερῶν οἴκων θεραπευτὰς ἐφιλονείκησαν; 'Ως διὰ μέσης τῆς πόλεως

C 25 ζηλωτήν τινα τῆς άληθείας ροπάλοις διεχειρίσαντο, οὖ τόν άληθῆ φόνον ὁ ὑπονοηθεὶς φόνος ἐκώλυσεν;

'Αλλά γάρ ούκ οίδα πῶς τῆς πρεπούσης ήδονῆς ἀπερρύη ὁ λόγος, ἐμφιλοχωρήσας τοῖς γηΐνοις διηγήμασιν. Οὐκοῦν

4, 7 καὶ τὴν φύσιν Ca ut uid. || 9 περισκιρτόντες Z || 13 μέσου : μέσης Maur, || 15 φύνον Ca Z φονοκλέπτουσαι b | ἀναιδή Ca Zb || 17 ἐαυτῶν : γρ. ἐαυτῶν b mg. || 20 γινόμενα codd. corr. edd. || 22 ἐξέλθοι Z || σφογὰς Ca || 24 post τῆς πόλεως đeest Pa || 25 ῥωπάλοις b || διεχειρήσαντο Ca || οδ : καὶ Maur. || 27 δπως Zb

en abondance. Autour du simulacre d'homme, il y avait des êtres bavards<sup>1</sup>, monstrueux, au visage velu; et ils sautaient avec leurs jambes de bouc autour de ce simulacre.

Ce sont des descriptions du même genre que l'on peut faire à propos de cette nuit-là2. Des femmes qui s'étaient fait connaître pour le déshonneur de leur sexe et que la nature condamne unanimement, ayant banni par leurs danses la réserve habituelle chez les femmes, faisaient un cortège au milieu de la ville; donnant en spectacle le déshonneur qu'elles infligeaient elles-mêmes à la nature, elles avaient armé leurs mains de pierres en guise de boucliers; jetant des regards sanguinaires en roulant effrontément les yeux, elles arrivèrent à l'intérieur de l'enceinte divine et installèrent leur Corybantes sur le siège sacré. Ensuite ce furent l'ivresse, le vin pur, les Pans<sup>4</sup> sortis des lieux ascétiques, la nuit, la promiscuité prolongée, et tout ce que l'Apôtre interdit de décrire en disant : « Ce qui a été fait par eux en cachette, il est honteux même d'en parlere. » Qui, en effet, pourrait détailler avec précision dans son discours le feu, les pierres, les meurtres, les blessures? Qui pourrait détailler comment ils se sont efforcés à qui mieux mieux d'anéantir de fond en comble ceux qui célèbrent le culte dans les saintes demeures, comment au milieu de la ville ils ont roué de coups de bâton un zélé défenseur de la vérité, qui n'évita la mort que parce qu'on le crut mort?

Mais, au fait, je ne sais comment mon discours s'est écarté de l'agréable évocation qui convenait<sup>5</sup>, pour s'attar-

ment qui a peut-être inspiré cette description, voir ci-dessus *Discours* 33, 3, p. 161, note 4. P.G.

<sup>4.</sup> a. Ephés. 5, 12.

Les Satyres, êtres mi-hommes, mi-bêtes, avec des pieds de bouc, sont les compagnons habituels de Dionysos; on les représente comme des bavards (cf. le drame satyrique d'Euripide, le Cyclope) P.G.

<sup>2.</sup> Une nuit où l'église fut envahie par les hérétiques. Sur l'événe

Prêtre de Cybèle. [] s'agit vraisemblablement du chef de cette cohue, peut-être un évêque arien. P.G.

<sup>4.</sup> Pan est un dieu rustique, le dieu des troupeaux ; il est souvent associé aux Satyres. P.G.

<sup>5.</sup> Allusion à la situation décrite au chap. 1. P.G.

ἐπανιτέον ὅθεν ἐξέδημεν, ὥστε γλυκεῖ καὶ ποτίμω τῷ λόγω 30 τὴν άλμυρὰν ἐκείνην ἀκοὴν ἀποκλύσασθαι. « Ἐν γὰρ ἡμέρα, φησίν, εὐφροσύνης ἀμνηστία κακῶν » πάλιν τοίνυν ἐπὶ τὸν αὐτὸν ἐπανέρχομαι λόγον, ὅτι ἡ νὺξ ἐκείνη καὶ ὁ γνόφος ἡφάνισται, αἱ δὲ τῆς εἰρήνης ἀκτῖνες διὰ καθαρᾶς τῆς αἰθρίας τῷ τῆς ἀληθείας φωτὶ περιλάμπουσιν. Διὰ τοῦτο 35 ἐκδέδληται μὲν τῶν θείων περιδόλων πᾶν ὅ τι δυσῶδες καὶ βέδηλον ' ἀντεισῆκται δὲ πάσης εὐφροσύνης τῶν εὐσε-δούντων οἱ οἰκοι, καὶ λείπει πρὸς εὐφροσύνην οὐδέν ' οἱ δαιτυμόνες, οἱ ἐστιάτορες, ἡ τοῖς ἀγαθοῖς ἐδωδίμοις πλήθουσα τράπεζα.

4, 29 τῷ om. b || 30 ἀκοὴν om. Ca ] 32 ἐπανερχόμεθα b ] ὅτι : εἴ τι Z || 36 ἀντισῆκται b

der à ces récits terrestres. Il nous faut donc revenir au point d'où nous sommes partis, pour que l'âcre salure de ce que vous avez entendu soit éliminée par des propos d'un goût suave et délicieux<sup>1</sup>. • En effet, au jour de la joie, dit-il, c'est l'oubli des maux<sup>b</sup>. • Je reviens dès lors au même sujet, pour dire que cette nuit et cette obscurité se sont évanouies et, dans un ciel serein, la paix rayonne, environnée de la lumière de la vérité. Voilà pourquoi l'on a chassé hors des enclos divins tout ce qui est nauséabond<sup>2</sup> et profane; on a mis à la place la joie totale dans les demeures des gens pieux, et rien ne manque pour la joie : ceux qui offrent le banquet, les convives, la table pleine d'excellents mets.

1. Citation presque littérale de Platon, Phaedr. 243 d.

<sup>4.</sup> b. Sir. 11, 27.

<sup>2.</sup> L'hérèsie est représentée ici par la mauvalse odeur, en antithèse avec ce que S. Paul appelle « la bonne odeur du Christ » (11 Cor. 2, 15). P.G.

# Είς έαυτὸν καὶ πρὸς τοὺς λέγοντας ἐπιθυμεῖν αὐτὸν τῆς καθέδρας Κωνσταντινουπόλεως

265 A

1. Έγω θαυμάζω τι ποτέ έστιν ο πρός τούς έμους πεπόνθατε λόγους, καὶ πόθεν τοσούτον ήττησθε τῆς ἡμετέρας φωνῆς, τῆς ὑπερορίου καὶ μικρᾶς ἴσως καὶ οὐδὲν ἐχούσης ἐράσμιον, ώστε ταὐτόν μοι δοκεῖτε πρὸς ἡμᾶς πεπονθέναι 5 δ πρὸς τὴν μαγνῆτιν λίθον τὰ σιδήρια. Έμοῦ τε γάρ κρέμασθε καὶ ἀλλήλων, εἰς τοῦ ἐνὸς ἐχόμενοι καὶ Θεοῦ πάντες, « ἐξ οῦ τὰ πάντα καὶ εἰς δν τὰ πάντα ». Ὁ τῆς θαυμασίας ἀλύσεως, ἡν πλήκει τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον δεσμοῖς ἀλύτοις συνηρτημένην. Τὸ δὲ αἴτιον, οὕτε τι οἴδα ἐγὼ τῶν ἄλλων 10 σοφώτερον, ὅσα ἐμαυτῷ συνεπίσταμαι εἰ μή τις τοῦτο Β αὐτὸ ἐμὴν σοφίαν ὑπολαμδάνει, τὸ εἰδέναι ὅτι μὴ σοφὸς εἴην μηδὲ τῆς ἀληθινῆς καὶ πρώτης σοφίας ἐγγύς, ὁ πολλῷ δέουσι περὶ ἑαυτῶν ὑπολαμδάνειν οἱ νῦν σοφοί ἐπειδὴ ῥᾶστον ἐαυτὸν ἀπατᾶν καὶ οἴεσθαι εἶναί τι οὐδὲν ὅντας,

Titulus, του αύτου (του αύτου om. V) εἰς ἐαυτόν καὶ πρός τοὺς λέγοντας ἐπιθυμεῖν αὐτόν (αύτὸν ἐπιθυμεῖν QVZ) τῆς καθέδρας κωνσταντινουπόλεως PCQZ (τῆν καθέδραν Α) πρός τοὺς λέγοντας ἐπιθυμεῖν αὐτὸν τῆς καθέδρας κωνσταντινουπόλεως D ἔρρήθη ἐν κωνσταντινουπόλει add. PD πρὸς τοὺς λέγοντας ἐπιθυμεῖν \*\*\*\*\* S inscriptio mutila in B

1, 2 λόγους πεπόνθατε Α | 4 δοκείτε εκ δοκείται S¹ δοκεί τὸ D | 5 μαγνήτην S μάγνητα VQZ μαγνίτα D mg. μαγνίτυν PCD | σίδηρα D | γάρ οm. BVZS¹ | τε γάρ οm. Q | 6 εἰς τε τοῦ ένὸς Α | 7 prius τὰ πάντα οm. SPCDZ | καὶ εἰς ὅν τὰ πάντα οm. VQ | 9 συνηρτημένης APCD mg. (-μένην P¹) συνηρτησμένης S || 11 τὴν ἔμὴν V || post σοφίων iterant τοῦτο ASPC del. A²S²P² || 12 πολλῷ : πολλοὶ ASPCD (-λῷ S²P²) | 14 οὐδὲν : μηδὲν P

### DISCOURS 36

# Sur lui-même et à ceux qui disaient qu'il désirait le siège de Constantinople

1. Je m'étonne de l'impression que vous font mes discours, et je suis surpris de voir que vous êtes subjugués par notre voix, voix étrangère et faible peut-être, et qui n'a rien d'aimable1; c'est à tel point que vous semblez être en face de nous comme le fer en face de l'aimant. Vous êtes en esset suspendus à mes lèvres, unis les uns aux autres en un seul ensemble, et tous unis à Dieu « de qui tout (vient) et à qui tout (va) ». O l'admirable chaine formée par l'Esprit-Saint et fixée par des liens indissolubles! La cause de cette influence? Je sais que je ne suis nullement plus sage que les autres, pour autant que je me connaisse moi-même, à moins que l'on considère que ma sagesse consiste précisément dans le fait de savoir que je ne suis pas un sage² et que je suis loin de la véritable et première sagesse3; c'est ce que les sages de maintenant sont loin de penser d'eux-mêmes, car il est très facile de se faire illusion et de croire que l'on est quelque chose, alors que l'on n'est rient quand on est enflé par la vaine

2. L'orateur songe à Socrate, qui méritait d'être dit le plus savant parce qu'il avait conscience de ne rien savoir (Platon, Apologie de Socrate 23 b). P.G.

3. Cf. Discours 34, 13 (πρώτη οὐσία).

<sup>1.</sup> a. I Cor. 8, 6. b. Cf. Gal. 6, 3.

Noter le ton de modestie avec lequel Grégoire insiste sur son caractère d'étranger et sur sa faiblesse, comme dans le Discours 32, 1.
 Mais ici — comme dans 33, 1 et 11 —, l'allusion à sa condition particulière est fortement chargée d'ironie.

15 ὑπὸ τῆς χενῆς δόξης φυσώμενον. Οὕτε πρῶτος ὑμῖν τὸν τῆς ὁρθοδοξίας λόγον ἐκήρυζα, οῦ μάλιστα περιέχεσθε, ἴχνεσι δὲ ἀλλοτρίοις ἐπηκολούθησα, καὶ τούτοις ὑμετέροις — εἰρήσεται γὰρ τάληθές —, εἴπερ ὑμεῖς ᾿Αλεζάνδρου μαθηταὶ τοῦ πάνυ, τοῦ μεγάλου τῆς Τριάδος ἀγωνιστοῦ τε καὶ κήρυκος, 20 καὶ λόγω καὶ ἔργω τὴν ἀσέδειαν ἐζορίσαντος. Μέμνησθε γὰρ τῆς ᾿Αποστολικῆς ἐκείνης εὐχῆς, ἡ τὸν ἀρχηγὸν τῆς ἀσεδείας κατέλυσεν ἐν τόποις ἀζίοις τῶν τῆς γλώσσης ἀμωνρευμάτων, ἵν ὕδρις ὕδριν ἀμώνηται, καὶ στηλιτευθῆ θανάτω δικαίω θάνατος ψοχῶν ἄδικος.

2. Οὐ ξένην οὖν ὑμῖν πηγὴν ἐρρήξαμεν, ὥσπερ ἡν Μωϋσῆς ἀνέδειζεν ἐν ἀνύδρφ τοῖς ἀπ' Αἰγύπτου διωκομένους, κεκρυμμένην δὲ καὶ συγκεχωσμένην ἀνεστομώσαμεν, κατὰ τοὺς παῖδας Ἰσαὰκ τοῦ μεγάλου, μὴ ὑρύσσοντας φρέατα μόνον ζῶντος ὕδατος, ἀλλὰ καὶ φρασσόμενα ὑπὸ τῶν Φυλιστιαίων ἀνακαθαίροντας. ᾿Αλλ' οὐδὲ τῶν κομψῶν

1, 17 τούτοις : τούτο τοῖς ASPCD (τούτοις S¹P¹) || ὑμετέροις ex ήμετέροις S² || 17-18 εἰρήσεται ex εἴρηται S² || 20 καὶ ἔργω bis scribit A || καὶ ἔργω καὶ λόγω Z [21 ἢ : ἢ ex ἢς S² || 22 γλώττης SPC || 23 ἀμαρευμάτων ex ἀμαρεύματος P¹ | στελιτευθῆ ex στελητευθῆ P²

2, 1 πηγήν ύμεν BV Maur. πηγήν tantum Z [ 2 μωσής VQ ] έν έρημω και ἀνύδρω A | 4 κατά τούς ex emend. S\* || δρύσσοντος SPCD corr. S\* P\* || 5 μόνον φρέατα BPCD S\* || ύδατος ζώντος B || 6 φυλισταίων ex φυλισταίων P\* || ἀνακαθαίροντος C

gloire. Je ne suis pas non plus le premier à vous avoir prêché la doctrine orthodoxe à laquelle vous êtes si fermement attachés; mais j'ai suivi les traces d'un autre et, de plus, de quelqu'un de chez vous — car la vérité sera dite¹ — : vous êtes les disciples de l'illustre Alexandre², le grand défenseur et le grand prédicateur de la Trinité, celui qui chassa l'impiété par sa parole et son action. Vous vous souvenez de cette prière apostolique qui fit périr le chef de l'impiété dans des lieux dignes de ce que charriait sa langue³. Ainsi l'outrage vengea l'outrage, et la mort injuste des âmes reçut sa flétrissure par une mort juste⁴.

2. Ainsi donc, nous n'avons pas fait jaillir pour vous une nouvelle source, comme celle que Moïse montra dans le désert à ceux qui fuyaient l'Égypte\*, mais nous avons rouvert une source cachée et bouchée, comme les serviteurs du grand Isaac\*, et cela non seulement en creusant un puits d'eau vive\*, mais encore en nettoyant les puits que les Philistins avaient remplis de terre\*. Je ne suis pas

temps, Arlus, qui se rendait à l'église, dut s'arrêter dans des latrines, où il mourut (336). Les circonstances de cette mort sont racontées par Athanase dans la Lettre aux évéques d'Égypte et de Libye, § 19 (PG 25, 581 B) et dans la Lettre à Sérapion sur la mort d'Artus (PG 25, 688 B-C). Dans ce dernier document, Athanase dit qu'il n'était pas alors à Constantinople, mais qu'il connaît les faits par le prêtre Macaire (§ 2), qui était auprès d'Alexandre quand celui-ci priait Dieu en disant : « Supprime Arius, pour éviter que, s'il entre dans l'église, l'hérésie semble aussi y entrer avec lui, et que désormais l'implêté soit regardée comme piété » (§ 3). Ce que dit Grégoire concorde bien avec le récit d'Athanase. Cf. A. Leroy-Molinguen, « La mort d'Arius » dans Byzantion 38 (1968), p. 105-111. P.G.

- 4. L'outrage que constitue cette mort vengea l'outrage fait à la Trinité par l'hérésie d'Arius. Cette hérésie fut une cause de mort pour beaucoup d'âmes ; la mort de l'hérésiarque en fut le châtiment. P.G.
- 5. L'application est facile à l'aire : les ariens, comme les Philistins qui avaient obstrué les puits, ont bouché ou caché les sources d'eau vive de la vraie doctrine. P.G.

<sup>2.</sup> a. Cf. Ex. 17, 6. b. Cf. Gen. 26, 18. c. Cf. Gen. 26, 19. d. Cf. Gen. 26, 15.18.

<sup>1.</sup> Formule chère à Démosthène. P.G.

Alexandre avait été le dernier évêque nicéen de Constantinople, de 313 à 336, année de sa mort.

<sup>3.</sup> Allusion à la mort d'Arius (dont il est aussi question dans les Discours 21, 13 et 25, 8). Malgré sa condamnation à Nicée (325), Arius fut si bien défendu par ses amis que l'empereur Constantin finit par ordonner qu'on le reçût sciennellement dans l'église principale de Constantinople. Alexandre, l'évêque de cette ville, se mit en prière pour demander à Dieu de ne pas permettre ce scandale. Pendant ce

268 Α τις έγω καὶ ἡδέων, καὶ οἴος κολωκεία κλέπτειν τὴν εὔνοιαν, οἴους ὁρῶ πολλοὺς τῶν νῦν ἱερατεύειν ὑπισχνουμένων, οἴ τὴν ἀπλῆν καὶ ἄτεχνον ἡμῶν εὐσέδειαν, ἔντεχνον πεποιήκασι.

10 καὶ πολιτικῆς τι καινὸν εἴδος ἀπὸ τῆς ἀγορᾶς εἰς τὰ ἄγια μετενηνεγμένης καὶ ἀπὸ τῶν θεάτρων ἐπὶ τὴν τοῖς πολλοῖς ἀθέατον μυσταγωγίαν ' ὡς εἴναι δύο σκηνάς, εἰ δεῖ τολμήσαντα τοῦτο εἰπεἴν, τοσοῦτον ἀλλήλων διαφερούσας ὅσον τὴν μὲν πᾶσιν ἀνεῖσθαι, τὴν δὲ τισί ' καὶ τὴν μὲν γελᾶσθαι,

15 τὴν δὲ τιμᾶσθαι καὶ τὴν μὲν θεατρικήν, τὴν δὲ πνευματικὴν ὁνομάζεσθαι. «Ἡμεῖς μάρτυρες καὶ ὁ Θεός», φησὶν ὁ θεῖος ᾿Απόστολος, ὡς οὐ ταύτης ἡμεῖς τῆς μερίδος, ἀλλ οἴοι σκαιότητος ἄν μᾶλλον καὶ ἀγροικίας ἢ θωπείας καὶ ἀνελευθερίας ἔγκλημα δέξασθαι, οῖ γε καὶ πρὸς τοὺς λίαν

Β 20 ἀντεχομένους ήμῶν ἔστιν ὅτε καὶ ὅπου φαινόμεθα τραχυνόμενοι, ἄν τι μὴ κατὰ λόγον ἡμῖν ποιεῖν νομίζωνται. Καὶ τοῦτο ἔδειζεν ἡ πρώην γενομένη περὶ ἡμᾶς καινοτομία, ἡνίκα ζήλφ καὶ θυμῷ ζέσαντες ὑμεῖς ὁ λαὸς βοῶντάς τε καὶ ὁδυρομένους ἐπὶ τὸν θρόνον τοῦτον ἐθήκατε, τὸν οὐκ 25 οἶδ' εἴτε τυραννικὸν χρὴ λέγειν εἴτε ἀρχιερατικόν · ἐθήκατε

2, 7 καὶ ἡδέων ἐγὼ  $VQZ \parallel$  κλέπειν  $S \mid$  8 ὑπεισχνουμένων ex ὑπι-  $B^a$  ὑπισχουμένων  $P \parallel$  10 κενὸν  $PD \parallel$  εἶδος om.  $\blacksquare$  add, in calce  $S^a \parallel$  11 τοῖς : τῆς  $Z \parallel$  14 πᾶσαν  $Z \parallel$  δὲ τισὶ ex emend,  $S^a \parallel$  18 μᾶλλον : θᾶττον  $ABVQZS^aP^a$  mg. D mg.  $\parallel$  θωπείας ex θωπίας  $P^a \parallel$  19 ἐγκλήματα  $D \parallel$  20 ἔστιν δπου καὶ ὅτε  $A \parallel$  21 νομίζονται  $D \parallel$  22 ἔδειξεν ἡμῖν  $Z \parallel$  κενοτομία  $PS^a$  corr.  $P^a \parallel$  23 ἡμεῖς  $D \parallel$  24 τεθείκατε, γρ. ἐθήκατε Z

## 2, e. I Thess, 2, 10.

non plus un bel esprit ni un charmeur ni un homme qui veut capter la bienveillance par des flatteries. Tels sont, au contraire, beaucoup de ceux qui s'engagent à remplir les fonctions sacrées : ils ont fait pénétrer l'art (de la sophistique) dans notre piété simple et sans artifice1, ils ont créé un nouveau genre de politique transporté de l'agora dans le sanctuaire et du théâtre jusqu'à l'initiation chrétienne - initiation qui n'est pas faite pour être contemplée par le vulgaire2. Ainsi, s'il faut avoir l'audace de parler de la sorte, il y a deux scènes qui ont entre elles les seules différences que voici : l'une est ouverte à tous, l'autre à quelques-uns ; l'une provoque le rire, l'autre est en honneur ; l'une se nomme scène de théâtre, l'autre scène spirituelle. « Vous êtes témoins, et Dieu aussi » - suivant l'expression du divin Apôtre - que nous ne sommes pas de ce dernier parti, car nous serions susceptibles de recevoir le reproche de gaucherie et de rusticités, bien plutôt que celui d'adulation et de servilité, nous qui parfois et en tel ou tel lieu nous montrons durs à l'égard de ceux qui sont trop attachés à nous, s'ils nous paraissent agir d'une manière qui n'est pas conforme à la raison. C'est ce que l'on a vu à propos de cette innovation dont nous avons été l'objet l'autre jour, lorsque vous, le peuple, bouillants de zèle et d'ardeur, vous nous avez placé, malgré nos cris et nos objurgations, sur ce siège : je ne sais s'il faut l'appeler tyrannique ou épiscopal, toujours est-il que vous nous y avez placé, et votre désir

<sup>1.</sup> Comme on l'a remarqué plus haut (32, 25), avec le terme de l'echnique », Grégoire se réfere habituellement aux syllogismes et à la dialectique de l'arien Eunome (que nous connaissons par des fragments de son Apologie). La simplicité de la doctrine chrétienne, cependant, est accessible à tous, et non seulement aux savants ; c'est ce que Grégoire avait déjà soutenu ci-dessus (32, 22-23).

<sup>2.</sup> On peut lire dans le *Discours* 27, 2, une description de cette funeste habitude d'aborder les discussions théologiques avec des attitudes théâtrales.

<sup>3.</sup> Ci-dessus, en 33, 8-9, et un peu plus loin, au chap. 3, Grégoire trace aussi de lui-même un portrait peu flatteur.

<sup>4.</sup> On retrouve ailleurs le thème de la • tyrannie • subie par Grégoire depuis son ordination sacerdotale : ci-dessus, 33, 14 et dans divers autres discours : 2, 6; 3, 1; 10, 2; 12, 4.

δ' οὖν, διὰ τὸν πόθον παρανομήσαντες. Ένθα τοσοῦτόν τισε τῶν θερμοτέρων ἐδυσχεράναμεν ὧστε ἀπεπήδησαν ἡμῶν, τὸ φίλπρον εἰς ἔχθραν στρέψαντες. Οὐ γὰρ ἐξ ὧν χαριούμεθα σκοποῦμεν μᾶλλον ἢ ἐξ ὧν ὡφελήσομεν.

3. Τίς οὖν ἡ αἰτία τοῦ τοσούτου περὶ ἡμᾶς πόθου καὶ τούς λόγους τούς ήμετέρους, αὐτοὶ βούλεσθε δηλώσαί τε C ταύτην καὶ παραστῆσαι καὶ τὸ ὑμέτερον πάθος αὐτοὶ γνωρίσαι, η δι' ήμων τούτο δημοσιεύσαι, ώσπερ καὶ των άλλων 5 ήμεν χρήσθε προθύμως έξηγηταίς; 'Ημέτερον εὐ οἰδ' ότι ποιείσθε τὸν λόγον, όσον ἐκ τῆς ἡσυχίας ‹τεκμαίρομα: ›. Ούκοθν άκούσατε καί σκοπείτε εί μή φαθλος έγω των τοιούτων είχαστής. Έμοι δοκείτε μάλιστα μέν, ώς αὐτοί καλέσαντες ήμας, οίκεια βοηθείν κρίσει, και διά τούτο 10 περιέπειν το ύμετερον θήραμα. Φύσις δε αύτη πρός το οίχειον άπαν εύμενως έχειν, είτε κτήμα είτε γέννημα είτε λόγον, καὶ δι' εύνοίας έκουσίου χειρούσθαι τοῖς έαυτῶν προδλήμασιν. Δεύτερον δέ, ούδὲν ούτως αἰδεῖσθαι ώς τὸ μήτε ίταμον ήμων μήτε βίαιου μήτε θεατρικόυ τε καὶ πανηγυ-15 ρικόν, άλλ' ύποχωρητικόν τε καὶ μέτριον καὶ οἶον ἄκοινον ἐν D τῷ κοινῷ καὶ μονότροπον καί, συντομώτερον εἰπεῖν ἔτι, φιλόσοφον τούδὲ αὐτὸ τεχνικῶς καὶ πολιτικῶς ἡμῖν ἀνευρημένον, άλλ' άπλῶς καὶ πνευματικῶς τετιμημένον. Οὐ γάρ

2, 27 έδυσχεράντμεν εκ έδυσχέραμεν 51 | 28 τρέψαντες ΑΖCD

Maur. 29 ώφελήσωμεν SPCD corr. S'P'

vous a fait commettre une illégalité!. Alors nous nous sommes si fort indigné contre certains des plus ardents qu'ils se sont éloignés de nous, tournant leur amour en haine². En effet, nous visons moins à plaire qu'à être utile.

3. Quelle est donc la cause de ce si grand désir que vous avez de nous et de nos discours? Voulez-vous montrer cette cause, la mettre en vue vous-mêmes et faire connaître vous-mêmes vos sentiments, ou bien les déclarer par notre intermédiaire, de même que vous recourez avec empressement à nous pour expliquer les autres choses? Vous vous en remettez à notre discours, je le sais bien, dans la mesure où votre silence me le fait supposer. Écoutez donc et examinez pour voir si je ne suis pas un mauvais interprète en cette matière. D'abord, puisque vous nous avez vous-mêmes appelé3, vous me semblez surtout défendre votre propre jugement, et pour cette raison vous entourez de soins celui qui est votre proie. C'est chose naturelle que l'on ait des sentiments de bienveillance envers tout ce qui nous appartient - que ce soit un bien foncier, un enfant ou un discours -, et que cette bienveillance spontanée fasse préférer ses propres rejetons. En second lieu, rien ne vous inspire autant le respect que de voir que nous ne sommes pas effronté, ni violent, ni homme des théâtres et des festivités, mais ami de la retraite, modéré et, pour ainsi dire, loin de la foule dans la foule, solitaire dans le monde, et - pour le dire encore plus brièvement - philosophes; cependant, tout cela n'est pas pour nous le résultat d'un artifice ou d'un calcul de politique, cela est pratiqué avec simplicité et selon l'Esprit; nous ne nous cachons pas pour que l'on nous

<sup>3, 2</sup> τε οπ. ΒVQZ || 3 ήμέτερον ACD || 4 ώσπερ : ὡς ΒVQZS\* || 5 χρήσθαι D χρήσασθαι A || εδ οπ. ΒVQZ Maur, [ 6 ποιεῖσθαι A || τεκμαίρομαι add, Maur. || 7 εί οπ. ΒVQZ [ 9 καλέσαντας C || 11 εἶτε γέννημα οπ. P add. P¹ || 13 αἰδεῖσθε ΒVQZP || 14 μήτε Ιταμόν SPCD : μὴ ἰταμόν ΒVQZS\* μηδὲ ἰταμόν A || ἡμῶν οπ. Z || μηδὲ A || 16 ἔτι : τι VQZ || 17 τεχνικῶς ἡμῖν καὶ πνευματικῶς Z || 18 ἀπλῶς : ἀπλοικῶς ASPCD || πνευματικῶς : πολιτικῶς Z

<sup>1.</sup> La loi qui ne permettait pas l'élection de Grégoire comme évêque de Constantinople, parce qu'il était déjà titulaire de Sasimes.

<sup>2.</sup> La colère de ses partisans serait due au refus de Grégoire d'occuper officiellement le siège de Constantinople.

<sup>3.</sup> Grégoire insiste aussi dans le Discours 33, 13 sur les raisons désintéressées de cette demande.

Ici, φιλόσοφος résume en substance toutes les vertus chrétiennes.

36, 3-4

ίνα ζητηθώμεν άποκρυπτόμεθα ούδ ίνα πλείονος άξιοι 20 δόξωμεν τιμής, ώσπερ οἱ τὰς ώρας μικρὸν προφαίνοντες

- 269 Α εξθ' ύποστέλλοντες, <άλλ' > ένα τὸ φεύγειν τὰς προεδρίας καὶ μὴ μεταποιεῖσθαι τῶν τοιούτων τιμῶν τῷ ἡσυγίω δείξωμεν. Τρίτον, δρώντες ήμας οἶα πάσχομεν ὑπό τε τών έξωθεν πολεμούντων καὶ τῶν ένδοθεν ἐπιδουλευόντων :
  - 25 έπειδή, κατά τὸν Δανιήλ \* « ἐξῆλθεν ἀνομία ἐκ πρεσδυτέρων έκ Βαθυλώνος, οἱ ἐδόκουν κρίνειν τὸν Ἰσραήλ\* » το γετλιάζειν μέν καὶ δυσχεραίνειν, καὶ ούκ ἔχειν όπως ἐπαμύνητε τυραννουμένω, μόνον δὲ ἀντί πάντων εἰσφέρειν τὸν ἔλεον. 'Ο οδν οξείτος τη αίδος συγκραθείς φύλτρον έγένετο. Καί
  - 30 τούτο της περί έμε τιμης το μυστήριον.
  - 4. Έπεὶ δὲ οἱ λόγοι τὸ πολεμούμενον καὶ ἡ περιττή καὶ ἐπίφθονος αύτη γλώττα, ἡν ἐν τοῖς ἔζωθεν παιδευθεῖσαν λόγοις, τοῖς θείοις ἐξευγενίσαμεν, καὶ τὴν πικράν καὶ ἄποτον Μερράν τῷ τῆς ζωῆς ξύλω κατεγλυκάναμεν\*, πεπόνθατέ
    - 8, 19 ζητιθώμεν S 🖟 είναι άξιοι PCD || 20 τιμής om. VQ || προσφαίνοντες Α ύποφαίνοντες V | 21 είτα BSPCD είτε A corr. S' | άλλ' add. Maur. | προεδρείας SZ προεδρίας και προνομίας A | 23 δείζωμεν : δόξωμεν ASPCD (δείξ- P\*) [[ 25 καλ κατά Α || 25-26 λκ βαθυλώνος om. Pa VQZ έκ πρεσδυτέρων tantum Pa in rasura έκ del. Sa 🎚 27 ἐπαμύνηται ASPCDQ (-νητε S¹P²) ἐπαμύνειται Z , 28 εἰσφέρειν ex είσφέρει P<sup>1</sup>
    - 2 ἐπίφθονος : ἄφθονος V ∫ αύτη οπ. SV add, S¹, 3 ἐξηυγενίσκμεν Α έξηυγενήσκμεν SPC (-ίσαμεν Pt) έξευγενήσαμεν St 🖟 4 μεράν SC Ρ\*

cherchel on que l'on nous croie digne d'un plus grand honneur - comme ceux qui font voir brièvement de beiles formes, puis les dissimulent - ; au contraire, nous voulons montrer par notre vie tranquille que nous fuyons les premières places et que nous ne voulons pas avoir part à de tels honneurs. Troisièmement, vous voyez ce que nous souffrons à cause de ceux qui nous font la guerre de l'extérieur et à cause de ceux qui nous tendent des pièges de l'intérieur\*, car, suivant le mot de Daniel, \* l'iniquité est venue des vieillards de Babylone qui étaient censés juger Israela e. Vous nous voyez gémissant et affligé, et vous n'avez pas le moyen de nous secourir dans la violence que nous subissons; alors vous nous apportez, à la place de tout, une seule chose : votre pitié. Ainsi la compassion mêlée de respect est devenue de l'amour. Telle est la cause mystérieuse de l'honneur que vous me faites.

4. On nous fait la guerre à cause de nos discours et à cause de cette langue vaine et envieuse<sup>3</sup> qui a été formée par les discours du dehors, mais que nous avons ennoblie par les discours divins' - cette Mara âcre et imbuvable, que nous avons adoucie par le bois de la vie-5 -; aussi

Les deux cultures, la palenne et la chrétienne, sont également distinctes dans le Discours 11, 1 ; pareille distinction et l'accord entre les deux cultures ont été inspirés à Grégoire par le Discours aux jeunes gens de Basile, dont les idées seront reprises dans le Discours 43 (Oraison funèbre de Basile), chap. 11, 21, 23.

5. A l'une des premières étapes des Hébreux dans le désert, Moise adoucit l'amertume des eaux de Mara en y plongeant un bois que Dieu lui indique. Ce bois n'est pas autrement précisé par le livre de l'Exode. Grégoire parle du « bois de la vie » par réminiscence de Genèse 2, 9. Mais, de plus, le « hois de la vie » fait certainement allusion à la croix ; les Pères ont vu dans le « bois de la vie » signalé par la Genèse une préfiguration de la croix. Cf. H. RAHNER, Mythes grecs et mystères chrétiens, trad. française, Paris 1954, p. 80-81. Voir aussi le texte de Théodorer cité plus haut (Discours 33, 9, note). P.G.

<sup>3.</sup> a. Dan. 13, 5.

<sup>4.</sup> a. Ex. 15, 23-25. Cf. Gen. 2, 9.

Dans la retraite de Séleucie d'Isaurie, de 374 à 379.

Peu de temps après, Grégoire dira (Discours 42, 20) : κέκμηκα την επιείκειαν εγκαλούμενος \* κέκμηκα και λόγω και φθόνω μαχόμενος, καὶ πολεμίσες καὶ ἡμετέρους. Sur la dureté de ces luttes, cf. Bernandi, p. 195 s.

Au dire de ses ennemis, évidemment. P.G.

C'est la position de Grégoire en face de la culture paienne : les logoi constituent sans doute une forme d'éducation qui possède sa valeur ; ils ont cependant besoin d'être ennoblis par le logos chrétien.

5 τι πάθος ἱκανῶς ἐλευθέριον τοῦτο στέργετε, δι' ὁ πολεμούμεθα. Τί γὰρ οὐ τὴν κωσὴν ἤσπασάμεθα παίδευσιν;
τί δὲ οὐ τὴν ξηράν τε καὶ κάτω βαίνουσαν; τί δὲ ταύτῃ
χαίροντας τοὺς πολλοὺς ὁρῶντες, ἐφιλοσοφοῦμεν ξένα καὶ
ἔκφυλα καὶ πρὸς τὰς ἀντιθέτους γλώσσας ἰστάμεθα; δέον

10 θρασύτητι φεύγειν τοὺς λογισμούς καὶ πίστιν ὁνομάζειν τὴν ἀλογίαν, ἡν ἡγάπησα ἄν καὶ αὐτός, εὖ ἴστε, ἀλιεὺς ὧν — ἐπειδὴ τοῦτο πρόχειρον τοῖς πολλοῖς εἰς ἀπολογίαν τῆς ἀμαθίας —, εἰ λόγον εἶχον τῶν σημείων τὴν δύναμιν. 'Ως

C ἀπόλοιτο ἐξ ἀνθρώπων ὁ φθόνος, ἡ δαπάνη τῶν ἐχόντων, 15 ὁ τῶν πασχόντων ἰός, τὸ μόνον τῶν παθῶν ἀδικώτατόν τε ἄμα καὶ δικαιότατον · τὸ μὲν ὅτι πᾶσι διοχλεῖ τοῖς καλοῖς, τὸ δὲ ὅτι τήκει τοὺς ἔχοντας. Οὐ γὰρ τοῖς πρώτως ἐπαινέσασιν ἡμᾶς καταράσομαι — οὐ γὰρ ἤδεισαν τῶν ἐπαίνων τὸ τέλος —, ὡς τάχα ἄν τι καὶ λοιδορίας προσέθηκαν, ἵνα 20 τὸν φθόνον ἐπίσχωσιν.

5. Ούτος και τον Έωσφόρον ἐσκότισε, καταπεσόντα δι' ἔπαρσιν — οὐ γὰρ ἥνεγκε, θεῖος ὤν, μὴ καὶ θεὸς νομι-

4, 5 ἐλεύθερον ΑΡ corr. P<sup>\*</sup> || 7 τε om. ■ || 8 χαίροντες PC corr. P<sup>\*</sup> χαίροντα Q || φιλοσοφούμεν Α || 11 ήν om. SPCD add. mg. S<sup>\*</sup> || καὶ om. Q || 13 λόγων Z || 14 πόλοιτο Z || 15 πάσχοντα P || τε om. Z add. supra uersum D<sup>\*</sup> || 16 ἄμα : όμοῦ Α || τοῖς om. P Maximus add. P<sup>\*</sup> || 17 τίκει Α ἀδικεῖ Maximus || πρώτοις AQD || 18 ἤδησαν ABS

5. 1 τὸν ex τὸ D¹

4, 13-17 ὡς ἀπόλουτο — τοὺς ἔχοντας Maximus Confessor, Loci Communes PG 91, 960 B avez-vous éprouvé un sentiment tout à fait généreux : vous aimez ce qui attire sur nous cette guerre. Pourquoi ne nous sommes-nous pas attaché à l'érudition muette, à cette érudition sèche et qui ne s'élève pas plus haut que terre? Pourquoi, voyant que la plupart des gens l'apprécient, tenions-nous des discussions étrangères et extraordinaires, et résistions-nous aux langues adverses<sup>1</sup>? Aurais-je dû avoir l'audace de fuir les raisonnements et d'appeler foi le mutisme, dont je me serais contenté, quant à moi, en ma qualité de pêcheur2, vous le savez bien - car c'est là pour beaucoup une excuse facile de leur ignorance - ; mais cela, c'était à condition d'avoir, en guise de paroles, la puissance de faire des miracles. Ah! que disparaisse du milieu des hommes l'envie, cette destructrice de ceux qui en sont atteints, ce poison de ceux qui l'éprouvent, cette passion qui, seule, est la plus injuste à la fois et la plus juste : la plus injuste, parce qu'elle jette le trouble dans ce qui est bien, la plus juste, parce qu'elle consume ceux qui l'ont en eux! Je ne veux pas maudire ceux qui, de prime abord, nous ont loué, car ils ne savaient pas à quoi aboutiraient les louanges; sinon, ils y auraient ajouté quelque blâme, pour retenir l'envie.

5. L'envie<sup>3</sup> a enténébré le Porte-lumière<sup>4</sup> : il est tombé à cause de son élévation pour n'avoir pas supporté, étant

senti la fascination des Lettres païennes. Grégoire a exprimé cela dans sa célèbre sentence du Discours 23, 12 : ἀλιευτικῶς, ἀλλ' οὐκ ἀριστοτελικῶς.

<sup>1.</sup> L'interprétation de ce passage est donnée par Bernardi (p. 195-196) : on reprochera à Grégoire la prédication même, non parce que le style ne serait pas assez élevé ou parce que le contenu serait la doctrine de Nicée, mais parce que la théologie en constitue le fondement.

<sup>2.</sup> Allusion à l'humble condition sociale des apôtres, qui a toujours été l'emblème de l'attitude anti-intellectualiste à laquelle ont recouru, contradictoirement, surtout les écrivains chrétiens qui ont le plus

<sup>3.</sup> Ici commence une longue énumération des effets de l'envie. On peut mettre ce développement en parallèle avec celui de Clément de Rome, Épitre aux Corinthiens, fin du § 3 et §§ 4, 5, 6 (SC 167). Cependant tous les exemples ne concordent pas. D'ailleurs, Clément emploie le mot ζήλος et, seulement à la fin, φθόνος. On sait que le thème de la malfaisance du φθόνος est fréquent chez les Grecs (p. ex. Euripide, Phéniciennes, v. 528-554). P.G.

<sup>4.</sup> Luci-fer en latin. P.G.

σθηναι\* — καὶ τὸν ᾿Αδὰμ ἐξέδαλε τοῦ παραδείσου», δι' ἡδονης κλέψας καὶ γυναικός. Ἐπείσθη γὰρ ὡς θεὸς εἶναι

D 5 βασκαίνεται, τοῦ τῆς γνώσεως ζύλου τέως εἰργόμενος<sup>4</sup>.
Οὐτος καὶ τὸν Κάϊν ἀδελφοκτόνον πεποίηκεν, οὐκ ἐνεγκόντα

272 Α θυσίαν όσιωτέραν. Οδτος καὶ ύδατι κόσμον ἐκάλυψεν ἀκοσμοῦνται, καὶ Σοδομίτας πυρὶ κατέκλυσεν. Οδτος καὶ Δαθάν καὶ 'Αβειρών κατέχωσε κατά Μωϋσέως μανέντας»

10 καὶ Μαριὰμ ἐλέπρωσε κατὰ τοῦ ἀδελφοῦ μόνον γογγύσασαν!.
Οὖτος καὶ προφητῶν αξμασι τὴν γῆν ἐμίανε! καὶ Σολομῶντα γυναιζὶ κατέσεισε τὸν σοφώτατον. Οὖτος καὶ Ἰούδαν προδότην ἀνέδειξεν, ἀργυρίῳ μικρῷ κλαπέντα, τὸν ἀγγόνης ἄξιον! καὶ Ἡρώδην παιδοκτόνον.

15 Πιλᾶτον ἐδημιούργησεν». Οὐτος καὶ τὸν Ἰσραὴλ ἐλίκμησε καὶ διέσπειρενο, ἐζ ἢς οὕπω καὶ νῦν ἀνανεύουσιν άμαρτίας. Οὐτος καὶ τὸν ἀποστάτην ἡμῖν ἐπανέστησε τύραννον, οῦ καὶ νῦν ἔτι παραλυποῦσιν οἱ ἄνθρακες, εἰ καὶ τὴν φλόγα διαπερεύγαμεν. Οὖτος καὶ τὸ καλὸν σῶμα τῆς Ἐκκλησίας

Β 20 κατέτεμεν, εἰς διαφόρους καὶ ἀντιπάλους σπουδὰς μερίσας. Οὐτος καὶ ἡμῖν τὸν Ἱεροβοὰμ» ἐπανέστησε, τὸν δοῦλον τῆς ἀμαρτίας, καὶ τῆ γλώσση δεσμὸν ἐπιτίθησιν οὐ γὰρ φέρει τὴν Τριάδα λαμπρυνομένην καὶ ὅλη θεότητι λάμπουσαν

6, δ βασκήναντι ASPCD corr. S¹ P²  $\|$  6 πεποίηκεν : έποίησεν QVZ  $\|$  8 σοδομίτας τα σοδομήτας P²  $\|$  κατέκλυσεν : κατέκαυσεν ASPD corr. P²D²  $\|$  9 μωσέως SVQZP  $\|$  10 μαρίαν SPCD  $\|$  14 παιδοκτόνον : παιδοφόνον BV S¹ Maur.  $\|$  15 τὸν ex τὸ S²  $\|$  21 ήμεν om. P add. P²  $\|$  τὸν om. SPCD add. S²  $\|$  22 τῆς γλώσσης D $\|$  περιτίθησεν P corr. P²  $\|$  23 δλη ex δλην B²

divin, de n'être pas considéré comme Dieus; l'envie a chassé Adam du Paradis<sup>5</sup>, trompé qu'il avait été par le plaisir1 et par la femmee : il se laissa en effet persuader qu'on lui refusait d'être Dieu en l'écartant jusqu'à ce moment de l'arbre de la connaissance ; l'envie fit de Cain le meurtrier de son frère : il ne supporta pas que le sacrifice de ce dernier fût plus saint que le siene ; l'envie sit que le monde qui se conduisait d'une manière immonde? fut recouvert par l'eaut et que les habitants de Sodome périrent par le feue; l'envie enfouit sous terre Dathan et Abiron qui avaient eu la folie de se dresser contre Moïsen et rendit lépreuse Marie qui avait murmuré contre son frère!; l'envie a souillé la terre par le sang des prophètes! et a ébranlé le très sage Salomon par l'intermédiaire des femmes\*; l'envie a révélé en Judas un traître qui mérita la corde après avoir été séduit par un peu d'argent1; l'envie a fait d'Hérode le meurtrier des enfants<sup>m</sup> et de Pilate le meurtrier du Christa; l'envie secoua Israel au van et le dispersae, et les Israëlites n'ont pas encore mis fin à cette faute; l'envie nous a suscité le tyran apostat, dont les charbons nous tourmentent encore maintenant, bien que nous ayons échappé à sa flamme<sup>3</sup>; l'envie a déchiré le beau corps de l'Église et l'a divisé en clans différents et rivaux ; l'envie nous a suscité Jéroboame, l'esclave du péché, et met une entrave à notre langue4, car l'envie ne supporte pas que la Trinité resplendisse,

(PG 37, 1404), et 11, 1, 88, v. 168-169 : ὧν μ' ἐστέρησεν ἐχθρὸς | δι' ἡδονῆς συλήσες (PG 37, 1442).

2. On essaie de rendre ainsi le jeu de mots entre κόσμον et άκοσμούντα. P.G.

3. Julien l'Apostat, dont il existait encore, à ce qu'il semble, des admirateurs ardents et influents (il suffit de penser à Libanios). De toute façon, Bernardi a raison de considérer comme hors de propos une allusion de ce genre.

 Jéroboam désignerait un évêque arien, Démophile ou Eudoxe, selon les Mauristes.

<sup>5.</sup> a. Cf. Is. 14, 12.15. b. Cf. Gen. 3, 23-24. c. Cf. Gen. 3, 4.6. d. Cf. Gen. 3, 4-5. e. Cf. Gen. 4, 3-8. f. Cf. Gen. 6, 5.19-20; 7, 17-23. g. Cf. Gen. 19, 24-25. h. Cf. Nombr. 16, 12-14.31-32. i. Cf. Nombr. 12, 1.10. j. Cf. H. Chron. 24, 20-22; Matth. 23, 35. k. Cf. III Rois 11, 1-8. l. Cf. Matth. 26, 14-16; 27, 5. m. Cf. Matth. 2, 16. n. Cf. Matth. 26, 16; 27, 24. e. Cf. Amos 9, 9. p. Cf. HI Rois 12, 20.

<sup>1.</sup> Cf. Pυέτικε 11, 1, 60, v. 11 : δς ήδονξ με πρώτον έκλεψας πικρά

καὶ τιμίους ποιούσαν ἡμῖν τούς γνησίους ἐαυτῆς κήρυκας. 25 \*Αρα φλυαρεῖν ὑμῖν δοκοῦμεν, ούτως εἰκάζοντες; ἢ καὶ λίαν ὀρθῶς τοῦ πόθου τὰς αἰτίας ὁ γραφεύς λόγος ἀνεζωγράφησεν; Περὶ μὲν δὴ τούτων ούτω γινώσκω.

6. Έπει δὲ και ταῖς ὕδρεσιν δρώ τινας δυσγεραίνοντας, καὶ συμφοράν έαυτων ποιουμένους την άπιμίαν την ήμετέραν, φέρε, καὶ περὶ ταύτης βραχέα φιλοσοφήσωμεν. Έγὼ γάρ, εί μέν ανθρώπινόν τι καί μικρόν έννοων ή τής καθέδρας 5 παύτης μεταποιούμενος, την άρχην ἐπέστην ὑμῖν, μετὰ τῆς πολιάς ταύτης καὶ τῶν ἐρρικνωμένων τούτων καὶ νόσω καὶ χρόνω μελών, η νῦν ταύτας φέρω τὰς ἀτιμίας, αἰσχυνοίμην μέν ἄν τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν Υἢν, ἄ καὶ τοῖς παλαιοῖς ἔθος μαρτύρεσθαι\*, αἰσχυνοίμην δ' ᾶν τὴν καθέδραν ταύτην καὶ 10 τὸ ἱερὸν τοῦτο συνέδριον καὶ τὸν ἄγιον τοῦτον καὶ νεοπαγῆ λαόν, ἐφ' ὂν τοσαύτη τῶν πονηρῶν δυνάμεων ἡ παράταζις, ίνα πρίν συστήναι λυθή και πρίν γεννηθήναι νεκρωθή, κατά Χριστόν ήδη μορφούμενος αίσχυνοίμην δ' αν τούς έμους καμάτους καὶ πόνους καὶ τὸ ἔσθημα τοῦτο τὸ τρύχινον καὶ 15 την έρημίαν και την άναχώρησεν, η συνεζήσαμεν, και τὸν άσκευον βίον καὶ τὴν εὐτελῆ τράπεζαν, μικρὸν τῶν πτηνῶν ἀποδέουσαν. 'Αληθευέτωσαν δὲ καί τινες περὶ ἡμῶν, ὅτι

5, 24 ύμξη V Maur. ύμας ΒΡ (ήμξη D¹) [ 25 ύμξη οπ. Ζ <sub>[</sub> δοκώμεν Ζ

qu'elle brille de l'éclat¹ de la divinité tout entière et qu'elle rende précieux pour nous ses prédicateurs authentiques. Avez-vous l'impression que nous disons des bagatelles en faisant ces suppositions, ou bien notre discours n'a-t-il pas, comme une peinture, représenté très exactement les causes de votre attachement pour nous? Telle est mon opinion sur ce point.

6. Mais comme je vois certains s'indigner des outrages que nous recevons et considérer notre infamie<sup>2</sup> comme une calamité pour eux-mêmes, allons, raisonnons brièvement à ce sujet! Si c'est avec des pensées humaines et mesquines ou en voulant m'approprier ce siège épiscopal3 qu'au début je me suis placé à votre tête avec mes cheveux blancs et mes membres ridés par la maladie et le temps, ou que maintenant je supporte ces infamies, je rougirais devant le ciel et la terre, que les anciens avaient coutume de prendre à témoinse; je rougirais devant ce siège épiscopal, devant cette assemblée sacrée, devant ce peuple saint nouvellement constitué et contre lequel s'organise si fortement la puissance des méchants pour le disperser avant qu'il soit rassemblé, pour lui donner la mort avant qu'il soit né, alors qu'il se forme déjà sur le modèle du Christ ; je rougirais de mes fatigues et de mes peines, de ce vêtement usé, de ce désert et de cette retraite où nous avons vécu<sup>4</sup>, de cette vie simple et de cette table frugale, qui diffère peu de celle des oiseaux : sinon, admettons qu'ils disent vrais, certains qui prétendent que nous avons

<sup>8.</sup> a. Cf. Deut. 32, 1.

Vocabulaire de la lumière appliqué à la Trinité, comme dans le Discours 32, 15.

<sup>2.</sup> A quelle &τιμία est-il fait allusion? Probablement à l'humble condition de Grégoire qui, appelé de façon improvisée au siège de Constantinople, a excité les plus vives jalousies (cf. Bernardt, p. 197).

Allusion au siège de Constantinople et au refus de celui de Sasimes.

<sup>4.</sup> La solitude dans le Pont et à Séleucie.

<sup>5.</sup> Ironique ; Grégoire veut dire : si j'avais les sentiments mesquins qu'on me prête, j'admettrais que l'on dit vrai en me critiquant, P.G.

273 A γυναικός άλλοτρίας ἐπεθυμήσαμεν, οἱ μηδὲ ἰδίαν ἔχειν θελήσαντες. Έχέτωσαν δὲ ἡμῶν καὶ Γαδαωνῖται πλέον,

20 οθς οθδε εἰς ξυλοφόρους καὶ θδροφόρους οἰδ' ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον παραδέχεται, μέχρις ἄν προσίωσι τοῖς ἱεροῖς μετὰ τοιούτων τοῦ βίου καὶ τοῦ λόγου στιγμάτων. Εἰ δὲ τῷ λόγω συνηγορήσοντες ἤκομεν, καὶ τῇ χήρα καὶ ἀνάνδρω τέως Ἐκκλησία τὰ δυνατὰ συνεισοίσοντες, οἴόν τινες ἐπίτροποι

25 καὶ κηδεμόνες άλλφ νυμφαγωγήσοντες, ός ἐὰν άξιος τοῦ κάλλους φανἢ, καὶ πλείονα τὰ ἐξ ἀρετῆς ἔδνα προσενέγκῃ τῇ βασιλίδι, πότερον ἐπαινετοὶ τῆς προθυμίας ἢ ψεκτοὶ τῆς ὑπονοίας; ότι τοῖς ἀλλοτρίοις κρινόμεθα πάθεσιν. 'Ως δὴ σύ γε, ὡ βέλτιστε, καὶ εἰ νηὶ χειμαζομένη χεῖρα ὡρέγομεν

30 ή πολιορχουμένη πόλει ή ύπο πυρός οἰκίχ δαπανωμένη, Β ή σκάφεσι βοηθούντες ή φάλαγζιν ή σδεστηρίοις ὀργάνοις, πάντως ἄν ή καταποντιστὰς ἡμᾶς ἀνόμασας, ή τῆς πόλεως ἡ τῆς οἰκίας ἐραστάς, ἀλλ' οὐ προστάτας καὶ κηδεμόνας.

7. 'Αλλ' ούχ ούτω, φησί, τοῖς πολλοῖς δοκεῖς. Τί δέ μοι διαφέρει, ῷ τοῦ εἴναι πλείων ὁ λόγος, μᾶλλον δὲ πᾶς ; Τοῦτο γὰρ ἢ κατέκρινεν ἢ ἐδικαίωσεν ἢ ἄθλιον πεποίηκεν ἢ μακά-

6, 18 ἐπεθυμήσαμεν ex ἐπι- S\* | 20 ξυλοκόπους VQZS\*P\* Maur. καὶ ὑδροφόρους om. SPC add. S\* ἡ ὑδροφόρους add. P\* | 21 μετὰ τῶν SP | 22 στηγμάτων SP cort. S\* | 23 τξ ἀνάνδρφ Maur. | 24 κατὰ δυνατὰ S cort. S\* κατὰ δύναμεν PC | 25 ἄλλφ νυμφαγωγήσοντες om. S add. S\* | 28 ὡς : χριστὸς Q | δἡ : δὲ QD | 29 ὡρέξαμεν AB ὀρέγομεν D\* 31 φάλαγξιν ex φάλαγξι cort. P\* ex σφάλαγζιν A\* | 32 καταποντιτὰς V | ἀνόμασας ἡμᾶς A § 33 ἐραστὰς S ἐμπρηστὰς S\*

7, 1 donets tots polyots ABVQ donet tots polyots Z  $^\circ$  2 pletw P (-wy P2) pleton Z

6. b. Cf. Jos. 9, 1-27.

convoité l'épouse d'un autre, nous qui n'avons même pas voulu garder la nôtre<sup>1</sup>, et que les Gabaonites<sup>5</sup> aient une situation meilleure que nous, eux dont je sais que l'Esprit-Saint ne veut pas, même pour porter le bois et porter l'eau, tant qu'ils s'approcheront des choses saintes avec de telles souillures dans leur vie et leur parole? ! Si, au contraire, nous sommes venus pour défendre la vraie doctrine, pour aider, selon nos possibilités, une Église veuve jusqu'ici et privée de son époux³, comme des tuteurs et des protecteurs, pour la conduire vers un autre époux qui se révélera digne de sa beauté et qui apportera en dot à cette reine des vertus plus nombreuses, méritons-nous d'être loués pour notre empressement, ou blamés d'après des soupçons - car on nous juge d'après des sentiments qui ne sont pas les nôtres? Allons, excellent homme, c'est comme si nous tendions une main secourable à un navire pris dans la tempête, ou à une ville assiégée, ou à une maison dévorée par le feu, en arrivant à l'aide avec des canots, ou des corps de troupe, ou des instruments pour éteindre l'incendie, et qu'alors tu nous traites, ni plus ni moins, de pirates, ou d'hommes qui convoitent la ville ou la maison, au lieu de voir en nous des défenseurs et des protecteurs!

7. Mais. dit-il<sup>4</sup>, ce n'est pas ainsi que tu parais à la plupart des gens. — Et que m'importe, à moi qui tiens compte surtout de ce qui est, ou plutôt qui en tiens compte uniquement? Car c'est cela qui condamne ou qui justifie,

tinople, il est accusé de convoîter « une épouse étrangère ». P.G.

3. L'Église de Constantinople n'avait pas d'évêque nicéen depuis quarante ans. P.G.

4. L'orateur feint de donner la parole à un contradicteur. P.G.

<sup>1.</sup> A la suite de S. Paul qui représente l'Église comme l'épouse du Christ, les Pères voient volontiers dans chaque Église locale l'épouse de l'évêque. Grégoire, ordonné jadis évêque de Sasimes, n'y a pas exercé ses fonctions : il n'a donc pas voulu garder « sa propre épouse » ; maintenant qu'il s'occupe provisoirement de l'Église de Constan-

<sup>2.</sup> Les Gabaonites, ayant trompé Josué, furent condamnés à couper le bois et à porter l'eau pour l'assemblée des Israélites et l'autel du Seigneur (Josué 9, 1-27). Allusion aux pneumatomaques : ils refusent l'Esprit-Saint, l'Esprit-Saint ne les veut pas, même pour couper le bois et porter l'eau. P.G.

259

ρεον. Τὸ δὲ δοκεῦν οὐδὲν πρὸς ήμᾶς, ἄσπερ οὐδὲ ὄναρ 5 άλλότριον. Ούχ ούτω, φησί, δοκείς τοίς πολλοίς, άνθρωπε. ο 'Η γη δε δοκεί τοίς Ιλιγγιώσιν έστάναι; τοίς δε μεθύουσι νήφειν οι νήφοντες, άλλ' ούκ έπι κεφαλήν βαδίζειν ή περιτρέπεσθαι; Τὸ μέλι δὲ οὐ πικρόν, ἔστιν ὅτε καὶ οἴς, νομίζεται, νοσούσε τε και κακώς διακειμένοις; 'Αλλ' ού παρά τούτο 10 τὰ πράγματα ούτως έχει ὡς δοκεῖ τοῖς πάσχουσιν. Δεῖζον οδν ύγιαίνοντας τούς ούτως ύπειληφότας, καὶ τότε ήμῦν παραίνεσον μετατίθεσθαι τη καταγίνωσκε, μή πειθομένων άλλ' ἐπὶ τῆς αὐτῆς ἱσταμένων κρίσεως. Ούχ ούτω δοκῶ τοῖς πολλοῖς; Θεῷ δὲ οῦτω καὶ οὐ δοκῶ, πεφανέρωμαι 15 δὲ τῷ εἰδότι τὰ πάντα πρὶν γενέσεως αὐτῶν», τῷ πλάττοντι κατά μόνας τὰς καρδίας ἡμῶνὸ, τῷ συνιέντι εἰς πάντα τὰ έργα ήμῶν, τὰ κινήματα καὶ τὰ διανοήματα, μεθ' ὧν τὰ D πραττόμενα, δυ λαυθάνει των όντων οὐδὲν οὐδὲ λαθεῖν δύναται, δε έτέρως δρά τα ήμέτερα ή ώς δρώσιν άνθρωποι. 20 κ "Ανθρωπος μέν γάρ είς πρόσωπον, Θεός δὲ είς καρδίαν" ». 278 Α \*Ηκουσας τῆς Γραφῆς λεγούσης, καὶ πίστευε. Οδ φροντιστέον μάλλον ή πάντων όμοῦ τῶν ἄλλων, τοῖς γε νοῦν ἔχουσιν. \*Η δύο μέν άνθρώποις περί τοῦ αύτοῦ πράγματος συμδούλοις χρώμενος, συνετωτέρω τε καὶ ἀμαθεστέρω, ούκ ἄν εὖ φρονεῖν 25 έδοζας εί τὸν συνετώτερον παρείς, τῷ ἀμαθεστέρῳ κατηκολούθησας; Ούδὲ γάρ ὁ 'Ροδοάμ ἐπηνέθη ὅτι τὴν βουλὴν των πρεσθυτέρων άτιμάσας, την των νεωτέρων έστησε. Θεού δε και άνθρώπων έξεταζομένων, προτιμήσεις τὰ τῶν άνθρώπων; Ού σύ γε, άν έμοι πείθη, και φρονείς άμεινον.

> 7, 12 парабуваом : парабув: AB || µвтаубуювив V || 12-13 пвыθομένων ... Ισταμένων ex -μένω ... -μένω D² | 14 δὲ σύτω δοκώ (omisit καὶ οὐ δοκῶ) A | 15 τὰ AS Maur. : om, cett. del. St | πλάσσοντι ΒΥΟ πλάστντι Ζ || 17 μεθ' δν Ζ || 18 έν : ῷ D || οὐδὲν τῶν ὅντων Z | 20 μέν om, S add, St | δ δξ θεός είς καρδίαν Β Maur, | 21 καὶ ήκουσας  $\blacksquare$  ήκουσα Q  $\parallel$  23 εί δύο S (ut uid.) CD corr. St  $\parallel$  πράγματως Р || 24 го от. V || 29 фромейс : фромис VQР\* Maur.

qui rend malheureux ou heureux ; ce qui paraît n'est rien pour nous, pas plus qu'un rève fait par autrui. — Mais, dit-il, ce n'est pas ainsi, ò homme, que tu parais à la plupart des gens. - Eh bien, la terre paraît-elle stable à ceux qui ont le vertige1? Et à ceux qui sont ivres, les gens sobres paraissent-ils être sobres, et non pas marcher sur la tête ou tituber? Et le miel n'est-il pas trouvé amer quelquefois et par certains qui sont malades et fâcheusement disposés? Mais la réalité n'est pas, pour autant, ce qu'elle paraît à ceux qui sont souffrants. Montre donc que ceux qui pensent ainsi à notre sujet ont un jugement sain, et alors exhorte-nous à changer, ou bien condamnenous si nous n'obéissons pas et si nous restons du même avis. Ce n'est pas ainsi que je parais à la plupart des gens? Mais c'est ainsi que je parais à Dieu; et je ne lui parais pas, mais je suis à découvert pour celui qui connaît toutes les choses avant qu'elles n'existent», qui a façonné nos cœurs un par unb, qui comprend tous nos actes, les mouvements et les pensées accompagnant ce que nous faisons, lui à qui rien de ce qui est n'échappe et ne peut échapper, lui qui voit ce qui nous concerne d'une autre façon que ne le voient les hommes, « Car l'homme regarde vers le visage, mais Dieu vers le cœure»; tu as entendu cette parole de l'Écriture, ajoutes-y foi. De cela, on doit faire plus de cas que de tout le reste ensemble, du moins si l'on est sensé. Ou encore, si tu prenais comme conseillers au sujet de la même affaire deux hommes, l'un très avisé et l'autre très ignorant, croirais-tu bien penser en laissant de côté l'opinion du plus avisé pour le ranger à celle du plus ignorant? Car Roboam non plus ne mérita pas des éloges pour avoir dédaigné le conseil des vieillards et fait prévaloir celui des jeunes gense. Si tu interroges Dieu et des hommes, donneras-tu la préférence aux avis des hommes? Non, certes, si tu m'en crois; et tu penses de la meilleure façon.

e. I Sam. 16, 7. b. Cf. Ps. 32, 15. 7. a. Dan. 13, 42. d. Cf. III Rois 12, 8 s.

<sup>1.</sup> Expression populaire, peut-être proverbiale; cf. Discours 22, 6.

8. 'Αλλ' αἰσχυνόμεθά σου, φησί, ταῖς ὕδρεσιν. Έγὼ δὲ ύμιν, ότι αίσχύνεσθε. Εί μεν γάρ όρθως ταύτα πάσχομεν, αλσχυντέον ήμεν μάλλον ή ύμεν έφ' ήμεν, σύχ ότι άτιμαζόμεθα μάλλον ή ότι έσμεν άτιμίας άξιοι εί δε άδίκως, των 5 ύθριζόντων τὸ ἔγκλημα καὶ ὑπὲς ἐκείνων μάλλον ἢ ὑπὲρ ήμων άγανακτητέον εκείνοι γάρ οἱ κακώς πάσχοντες. Εί δέ με όντα κακόν, άριστον ύπελάμδανες, τί με ποιείν έχεζν; Είναι μάλλον κακόν ένα πλέον άρέσκω σοί; Ούκ άν τοῦτο έμαυτῷ συνεθούλευσα. Οὕτως οὐδὲ εἰ κατορθοῦντά 10 με πταίειν ὑπολαμδάνεις, τοῦ κατορθοῦν διὰ σὲ μεταθήσομαι. Ζῶ γὰρ οὐ σοὶ μᾶλλον ἢ έμαυτῷ καὶ σύμδουλον ἔχω περὶ πάντων τὸν λόγον καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ δικαιώματα, ὑο' ὧν άλίσκομαι μέν πολλάκις, οὐδενός κατηγορούντος άφίεμαι C δέ, πολλῶν κατακρινόντων. Καὶ τοῦτο μόνον οὐκ ἔστι 15 διαφυγείν, τὸ ἕνδον καὶ ἐν ἡμίν αὐτοῖς δικαστήριον, πρὸς δ βλέποντας μόνον την εύθεζαν όδον ίτέον. Το δοκεῖν δέ, αν μεν ύπαρχη, δεξόμεθα, εν' είπω τι και ανθρώπινον». άν δὲ ἀντιπίπτη, χαίρειν ἐάσομεν, καὶ οὐδὲν τοῦ εἶναι διὰ

9. Καὶ γάρ οῦτως ἔχει ' ὁ μέν τινος ἔνεκεν τὸ καλὸν ἐπιτηδεύων οὐ βέδαιος εἰς ἀρετήν. 'Ομοῦ τε γάρ παρῆλθεν ἐκεῖνο, καὶ τοῦ καλοῦ στήσεται ' ώσπερ ὁ κέρδους ἕνεκεν πλέων, τοῦ πλεῖν, ἀν μὴ παρῆ τὸ κερδαίνειν. 'Ο δὲ αὐτὸ

8, 1 ταζς δόρεσίν οποι Β || 2 αἰσχύνεσθαι Β || 3 μάλλον ήμῖν Α || οὐδ' ότι SCD corr. S² || 6 άγανακτητέον εκ ἀγανακτέον Q² || 7 εἰ δὲ εκ emend. S²P² εἰ δ' εἰ με C Maximus || 8 μάλλον εκ μάλλο S² || 9 οῦτως δὲ εἰ Ζ εἰ tantum Maximus || 10 ὑπελάμδανες Β || τοῦ εκ τὸ P² τὸ Maximus || 11 σοὶ εκ σὸ S² || οὺ ζῶ γάρ σοὶ Maximus || 12 ὧν εκ Ϫ S² || 16 βλέποντες Ζ || ἰστέον C || 17 μ' ὑπάρχη V || ὑπάρχη ΒVQ ZS²P² : ὑπάρξη ΑΡCD S erasum , δεξώμεθα ΒΡ || 18 ἐάσωμεν BSD 9, 4 αὐτὸ τὸ καλὸν D

τό δοκείν άφαιρήσομεν.

8. Mais, dit-il, nous avons honte des insultes que tu reçois. - Eh bien, moi, j'ai honte de vous parce que vous avez honte! En effet, si nous subissons cela à juste titre, nous devons avoir honte de nous, plutôt que vous à cause de nous ; nous devons avoir honte moins parce qu'on nous marque d'infamie que parce que nous méritons cette infamie. Au contraire, si l'on nous traite ainsi injustement, il faut en faire grief à ceux qui nous insultent et s'indigner à cause d'eux plutôt qu'à cause de nous, car ce sont eux qui se trouvent en fâcheux état1. Et si tu me croyais excellent, alors que je serais mauvais, que me faudrait-il faire? être plus mauvais pour te plaire davantage? Je ne me serais pas donné ce conseil! De même, si tu crois que je cloche, alors que je marche droit, je ne vais pas cesser de marcher droit à cause de toi! Car je vis moins pour toi que pour moi-même, et j'ai, pour me conseiller sur toutes choses, ma raison et les jugements de Dieu par lesquels je suis convaincu souvent de culpabilité alors que nul ne m'accuse, et, inversement, je suis acquitté alors que beaucoup me condamnent. Et le seul tribunal auquel il n'est pas possible d'échapper, c'est celui qui est à l'intérieur de nous et en nous-mêmes ; c'est vers lui seul qu'il faut regarder pour suivre la voie droite. Quant à ce qui paraît, si cela est réel, nous l'accepterons, pour que je tienne aussi « un langage humaina »; mais si cela tombe à l'encontre, nous le laisserons de côté, et nous n'enlèverons rien de ce qui est à cause de ce qui paraît.

9. Voici en esset ce qu'il en est : celui qui pratique le bien en vue d'un intérêt quelconque n'est pas affermi dans la vertu, car dès que l'intérêt aura disparu, il mettra sin au bien ; de même, celui qui navigue en vue d'un prosit cessera de naviguer si le prosit n'est pas là. Au contraire,

<sup>8.</sup> a. Rom. 6, 19.

<sup>8, 7-11</sup> el dé me outr — 7, èmanté Maximus Confessor, Loci Communes, PG 91, 788 D

<sup>1.</sup> Sentence de type socratique; cf. Platon, Gorgias 469 b-c.

5 δι' έαυτό τιμών τε καὶ περιέπων, ἐπειδὴ τοῦ ἐστῶτος ἐρᾶ, ἐστῶσαν ἔχει καὶ τὴν περὶ αὐτό προθυμίαν, ὥστε θεῖόν τι πάσχων καὶ τὸ τοῦ Θεοῦ δύνασθαι λέγειν : « Ἐγὼ δὲ ὁ αὐτός εἰμι καὶ οὐκ ἡλλοίωμαι». » Οῦκουν μεταποιηθήσεται οὐδὲ συμμεταπεσεῖται τοῖς καιροῖς

10 καὶ τοῖς πράγμασιν, ἄλλοτε ἄλλος γινόμενος καὶ πολλάς μεταλαμδάνων χρόας, ὧσπερ τὰς τῶν πετρῶν οἱ πολύποδες, 277 Α αἴς ἄν ὁμιλήσωσι ' μενεῖ δὲ ὁ αὐτὸς ἀεί, πάγιος ἐν οὐ

πεπηγόσι καὶ ἐν στρεφομένοις ἄστροφος πέτρα τις, οἶμαι, πρὸς ἐμδολὰς ἀνέμων τε καὶ κυμάτων οὐ [τε] τινασσομένη,

15 καὶ δαπανῶσα περὶ ἐαυτὴν τὰ προσπέπτοντα. Ταῦτα μὲν εἰς τοσοῦτον · οὐδὲ γάρ μοι σχολὴ ταῖς γλώσσαις μάχεσθαι, καὶ ταῦτα ἴσως πλείω τοῦ δέοντος.

10. "Ηδη δέ μοι πρός ύμας ὁ λόγος, τὸ ἐμὸν ποίμνιον. « 'Τμεῖς γένεσθέ μοι, φησὶν ὁ Παϋλος, δόζα καὶ χαρὰ καὶ καυχήσεως στέφανος» » · ὑμεῖς ἀπολογία τοῖς ἐμὲ ἀνακρίκαυχήσεως στέφανος» » · ὑμεῖς ἀπολογία τοῖς ἐμὲ ἀνακρίδ λόγον ἐξαρκεῖ δείζασι τὸ τεκτονηθὲν ἢ γραφὲν ἀπηλλάχθαι πραγμάτων — ἔργον γὰρ λόγου, φησίν, ἰσχυρότερον —, οῦτως καὶ αὐτὸς ὑμᾶς ἐπιδείξας, ὑπερέχω τὰς λοιδορίας. 'Υπερέζω δὲ πῶς ; Πρώτον μέν, ἐὰν τὴν εἰς Πατέρα καὶ Τἰὸν καὶ

9, 6 αύτοῦ Α΄ τι θεῖον Β ] 7 δύναται Α ] δὲ οπ. Β || 8 οῦκουν : οὰ Α || 9 -τεθήσεται οὐδὲ συμ- mg. add. S\* || συμπεσεῖται Β || 11 χροὰς Α χροιὰς SPC || 12 μένει ABQZCD μενει Ρ || ἀεί οπ. SZ add. S\* || 14 οὸ correxi : οῦτε codd. edd. || 17 ταύταις ὡς Β || πλέον Α

10, 4 τοῖς σm. VQS¹  $\parallel$  τεκτονικοῖς ἢ γραφικῆς Β τεκτονικοῖς ἢ γραφικῆς Μαυτ.  $\parallel$  6 φασιν D  $\frac{1}{4}$  7 ὑπερέχω S : ὑπερέζω PC ὑπέρσχω DVQZS² ὑπερσχῶ ABP² mg.

10. a. f Thess. 2, 19-20.

celui qui estime le bien pour lui-même et s'y attache, puisqu'il est épris de ce qui est stable, il lui voue également un empressement stable1; étant ainsi dans une disposition en quelque sorte divine, il peut dire la parole de Dieu : 4 Moi, je suis le même, et je ne change pasa. » G'est pourquoi il ne se refera pas, il ne se transformera pas, il ne subira pas de déchéance avec les circonstances<sup>2</sup> et les choses, en devenant tantôt ceci, tantôt cela, prenant successivement des couleurs diverses, comme les polypes prennent la couleur des rochers sur lesquels ils se trouvent; mais il restera le même toujours, fixe au milieu de ce qui n'est pas fixe et, au milieu de ce qui tourne, ne tournant pas3; il sera, je crois, comme un rocher en face des assauls des vents et des vagues : il n'est pas ébranlé et il épuise ce qui le heurle de toute part. Mais en voilà assez sur ce point ; je n'ai pas le loisir de combattre contre les langues, et je l'ai peut-être sait plus qu'il ne faut.

10. Maintenant c'est à vous, mon troupeau, que va ce discours. Vous, dit Paul, soyez pour moi gloire, joie et couronne de sierté\* ; soyez ma désense auprès de ceux qui instruisent mon procès. Quand on demande à des charpentiers ou à des peintres de rendre leurs comptes, il leur sussit de montrer leur ouvrage de charpente ou de peinture pour être préservés de tout ennui<sup>4</sup>, car faire, suivant l'expression, vaut mieux que dire ; de même, moi, en vous montrant, je triomphe des propos malveillants. Et j'en triompherai comment? D'abord si vous

sophe • selon la doctrine chrétienne. Dans le discours à la louange de Maxime, en qui Grégoire avait eru voir se réaliser son idéal de chrétien qui méprise le luxe et les adversités avec la durelé sons crointe du philosophe cynique, on lit que le vrai chrétien est èv πάθεσιν ἀπαθής (Discours 26, 13).

<sup>1.</sup> Autre phrase de type socratico-cynique.

Sur la signification de καιρός, cf. Discours 33, 2.

<sup>3.</sup> C'est, en substance, la définition du vrai chrétien, du « philo-

L'orateur songe ici à des artisans chargés par une cité d'exécuter un travail; à l'expiration du délai, ils doivent rendre leurs comptes.
 P.G.

άγιον Πνεύμα όμολογίαν ἀκλινῆς καὶ βεδαίαν φυλάττητε, 10 μηδέν προστιθέντες μηδὲ ἀφαιροῦντες μηδὲ σμικρύνοντες τῆς μιᾶς Θεότητος — τὸ γὰρ ἐλαττωθὲν τοῦ παντός ἐστιν ἐλάττωσις — ' τοὺς δὲ ἄλλο τι φρονοῦντας ἢ λέγοντας, ὡς λύμην τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς ἀληθείας ἰὸν ἀποπέμποισθε, 15 μὴ μισοῦντες, ἀλλ' ἐλεοῦντες τοῦ πτώματος. Δεύτερον δέ, εἰ τὴν πολιτείαν ἀκόλουθον τῷ ὀρθῷ λόγῳ παρέχοιτε, ἴν' C ἢτε περίδεξιοι τὴν ἀρετήν, ἀλλὰ μὴ τῷ ἐτέρῳ λείποντες.

11. Οἱ βασιλεῖς, αἰδεῖσθε τὴν ἀλουργίδα νομοθετήσει γὰρ καὶ νομοθέταις ὁ λόγος. Γινώσκετε ὅσον τὸ πιστευθὲν ὑμῖν καὶ τὶ τὸ μέγα περὶ ὑμᾶς μυστήριον. Κόσμος ὅλος ὑπὸ χεῖρα τὴν ὑμετέραν, διαδήματι μικρῷ καὶ βραχεῖ ῥακίῳ κρατούμενος. Τὰ μὲν ἄνω, μόνου Θεοῦ τὰ κάτω δὲ καὶ ὑμῶν. Θεοὶ γένεσθε τοῖς ὑφ' ὑμᾶς, ἵν' εἴπω τι καὶ τολμηρότερον. « Καρδία βασιλέως ἐν χειρὶ Θεοῦ» », καὶ εἴρηται καὶ πιστεύεται. Ἐνταῦθα ἔστω τὸ κράτος ὑμῖν, ἀλλὰ μὴ τῷ χρυσῷ καὶ ταῖς φάλαγξιν.

10, 9 φυλάττοιτε SPC φυλάττετε A | 10 μηδέ ἀφαιρούντες : ἡ ἀφαιρούντες P<sup>2</sup> ἡ ὑφαιρούντες APCD || μηδέ ἀ. S in ras. (ut uid.) || 14 ἀποπέμπουσθαι S ἀποπέμπουθε AD corr. mg. D<sup>2</sup> || 16 πολητείαν A

11, 1 αίδεῖσθαι S || νομοθητέσει ex -σειη (ut uid.) P || 2 καὶ supra versum P || όσον bis scripsit P corr. P² om. Ioh. τί Maximus || 3 μέγα om. Maximus || ήμᾶς S || 4 βακκίφ A || 5 μόνου : μόνον Ioh. || τὰ δὲ κάτω Maximus Ioh. || 6 γένεσθε : γίνεσθε SPCD (corr. S²P²) Max. Ioh. || 8 πεπίστευται Max. Ioh. || όμεν : ὑμῶν Max. Ioh. || μἡ τῷ Max.

gardez une confession¹ solide et ferme dans le Père, le Fils et le Saint-Esprit, sans rien ajouter, ni enlever, ni rapetisser² de l'unique divinité — car, si l'un est diminué, c'est une diminution du tout³ — ; quant à ceux qui pensent ou qui disent quelque chose d'autre, ou qui dissolvent l'Un ou le divisent par cloisonnements⁴ en différents degrés de nature⁵, renvoyez-les comme une peste pour l'Église ou un poison pour la vérité, sans les haīr, mais en déplorant leur chute. En second lieu, je triompherai si vous présentez une conduite qui suive sidèlement la droite doctrine⁶, afin d'exceller dans la vertu sur tous les points, sans être déficients sur un seul.

11. Empereurs, respectez votre pourpre — car notre parole tracera des lois même aux législateurs. Connaissez quelle haute mission vous a été confiée et quel est le grand mystère qui vous concerne : le monde entier est dans votre main ; un diadème insignifiant et un peu d'étoffe le maîtrisent. Les choses d'en haut sont à Dieu seul ; celles d'en bas sont aussi à vous. Soyez des dieux pour vos sujets, pour user d'une expression un peu hardie.

Le cœur des rois est dans la main de Dieu\*, comme il est dit dans l'Écriture et comme nous le croyons. Que votre puissance soit là, et non dans l'or ni dans les armées.

<sup>10.</sup> b. Hébr. 10, 23.

<sup>11,</sup> a. Prov. 21, 1.

<sup>11, 1-9</sup> οἱ βασιλεῖς — ταῖς φάλαγξι Maximus Confessor, Loci Communes, PG 91, 777 AB

<sup>11, 1-12</sup> οἱ βασιλεῖς — οὑκ ἀθανάτων Ιομανίας Damascenus, Sacr. Parail., PG 95, 1289 CD

Confession au sens technique : proclamation que le croyant fait de sa foi (cf. Hébr. 4, 14). Dans cette péroraison revient une brève profession de foi trinitaire, accompagnée cependant d'une attitude bienveillante à l'égard des dissidents. P.G.

<sup>2. •</sup> Rapetisser • la Trinité, c'est nier la nature divine du Fils et de l'Esprit.

<sup>3.</sup> Cf. Discours 31, 4 et 12.

<sup>4.</sup> Διαλύειν et διατειχίζειν ne rentrent pas dans la terminologie technique avec laquelle Grégoire condamne les hérésies opposées des ariens et des sabelliens ; ces verbes signifient seulement la destruction de la nature divine.

<sup>5.</sup> Sur le fait de « mesurer » la nature divine, cf. Discours 33, 1.

<sup>6.</sup> Sur la conception de l'optic lorge ef. Discours 32, 2, note.

267

10 Οἱ περὶ τὰ βασίλεια καὶ τοὺς θρόνους, μὴ σφόδρα ταῖς Β ἔξουσίαις ἐπαίρεσθε μηδὲ ἀθάνατα διανοεῖσθε περὶ τῶν οὐκ ἄθανάτων. Πιστοὶ μένετε τοῖς βασιλεῦσι, Θεῷ δὲ πρότερον, δι' ὃν καὶ τούτοις οἰς ἐπιστεύθητε καὶ οἰς παραδέδοσθε.

Οἱ τὸ γένος κομπάζοντες, τὸν τρόπον ἐξευγενίσατε, ἢ 15 φθέγζομαί τι τῶν ἀηδῶν μέν, εὐγενῶν δέ. Τότε γὰρ ἀληθῶς εὐγενέστατον ἦν ἄν τι τὸ ὑμέτερον, εἰ μὴ καὶ δέλτοι τοὺς δυσγενεῖς ὑμῖν ἐνέγραφον.

280 A 12. Οἱ σοφοὶ καὶ φιλόσοφοι καὶ σεμνοὶ τὴν ὑπήνην καὶ τὸ τριδώνιον, οἱ σοφισταὶ καὶ γραμματισταὶ καὶ τῶν δημοσίων θηρευταὶ κρότων, οὐκ οἶδα πῶς ἄν σοφοὶ κληθείητε, τὸν πρῶτον λόγον οὖκ ἔχοντες.

Οἱ περὶ τὸν πλοῦτον, ἀκούσατε τοῦ λέγοντος «Πλοῦτος ἐὰν ῥέη, μὴ προστίθεσθε καρδία» » ἱστε θαρροῦντες ἀδεδαίω πράγματι. ᾿Αποφόρτισαὶ τι τῆς νηός, ἵνα πλέης κουφότερος. Ἐχθροῦ τι τυχὸν ὑφαιρήσεις, εἰς δν τὰ σὰ περιστήσεται.

Οξ περὶ τὴν τρυφήν, ὑφέλετέ τι τῆς σαρκός, δότε τῷ πνεύματι. Ἐγγὺς ὁ πένης τῆ νόσῳ βοήθησον εἰς τοῦτον

11, 10 περί ex περί τὰς (ut uid.) S² || 12 τοῖς om. SPCD add. mg. S² || 13 παραδέδοσθαι V || 14 ἐξευγενίσατε ex ἐξευγενήσατε S² -ήσατε Z || 15 τι om. SPC add. S¹P¹ || ἀληθὲς BQDS² (ut uid.) τὸ γὰρ ἀληθὲς A || 17 ἔγραφον BVQZS²

12, 2 καὶ σοφισταὶ Α ¦ 6 προστίθεσθαι ■ ; 7 ἀποφόρτισον Α | 10-14 [οἱ περί] — [β]αρύνων uacuum in B || 10 σαρκός : γαστρός VQZS² Maur, || καὶ δότε Ιοh.

12. a. Ps. 61, 11.

Vous qui êtes du palais et qui entourez le trône, ne soyez pas exaltés outre mesure par votre pouvoir et ne formez pas des projets d'immortalité pour les choses qui ne sont pas immortelles. Restez sidèles aux empereurs, mais d'abord à Dieu, et à cause de lui à ceux qui vous ont fait consiance et à qui vous vous êtes attachés.

Vous qui êtes fiers de votre naissance, ennoblissez vos mœurs, ou bien je vous dirai une parole qui ne sera pas agréable, certes, mais qui sera noble : votre ordre serait vraiment le plus noble si vos tablettes ne portaient pas des noms sans noblesse<sup>1</sup>.

12. Vous, les sages et les philosophes, qui êtes vénérables à cause de votre barbe et de votre manteau court<sup>2</sup>, vous, les sophistes et les grammatistes, qui êtes à l'affût des applaudissements du public, je ne sais comment vous pourriez être appelés sages, si vous n'avez pas la première science<sup>3</sup>.

Vous qui êtes portés vers la richesse, écoutez celui qui dit : «Si la richesse afflue vers vous, n'y attachez pas votre cœur»; sachez que vous fondez votre assurance sur une chose sans solidité. Décharge un peu ton navire, et tu seras plus léger pour naviguer; tu enlèveras peut-être quelque chose à un ennemi, aux mains duquel vont passer tes biens4.

Vous qui êtes portés vers le luxe de la table, soustrayez quelque chose à votre ventre, donnez-le à l'esprit. Le pauvre est tout près; viens au secours de sa maladie,

aux maîtres de rhétorique, tels un Thémisties ou un Libanies, qui aspiraient au titre de « philosophes » parce que leur enseignement possédait une banale patine de philosophie.

 Ce πρώτος λόγος est analogue à l'òρθὸς λόγος du chap. 10, logos dont Grégoire est le héraut.

 Autre thème cynique ; cf. l'ouvrage déjà cité d'Asmus, Gregories von Nazianz und sein Verhältnis zum Kynismus, p. 316.

Sur l'eòτèλεια cynique et la condamnation du luxe (τρυφή),
 cf. aussi Discours 43, 61 et Asmus, op. cit., p. 319.

<sup>12, 10-16</sup> of peri the truphs — ploughed Ion. Damasc., SacriParall., PG 95, 1337 C

C'est le topos cynique περί εύγενείας déjà vu supra 33, 12.
 Ces philosophes sont dépeints avec des traits de philosophes cyniques, comme on l'a déjà vu plus haut (chap. 9). Ils sont opposés

**26,** 12

ἀπέρευξαί τι τῶν περιττῶν. Τί καὶ σύ κάμνεις ἀπεπτῶν καί οδτος πεινών; καὶ σύ κραιπαλών καὶ ούτος ύδεριών; καί σὸ κόρω κόρον βαρύνων καὶ οδτος περιπρεπόμενος Β 15 νόσω ; Μὴ παρίδης τὸν σὸν Λάζαρον ἐνταῦθα, μή σε ποιήση τὸν ἐχείθεν πλούσιον».

Υμείς ή μεγάλη πόλις, οἱ πρώτοι μετὰ τὴν πρώτην εὐθέως, ή μηδὲ τούτου παραχωρούντες, φάνητέ μοι πρώτοι, μή την κακίαν, άλλά την άρετην την έκλυσιν, άλλά την 20 εὐνομίαν. 'Ως ἔστιν αἰσχρὸν τῶν μέν πόλεων κρατεῖν, τῶν δὲ ήδονῶν ἡττᾶσθαι ἡ τὰ μέν άλλα σωφρονείν, περὶ δὲ τούς ίππικούς και τὰ θέατρα και τὰ στάδια και τὰ κυνηγέσια τοσούτον μεμηνέναι ώστε ταύτα ποιεϊσθαι βίον, καὶ πόλιν είναι παιζόντων την πρώτην έν πόλεσιν, ην καὶ ταῖς άλλαις 25 τύπον είναι καλοῦ παντός πρεπωδέστερον. "Αν ταῦτα διατυποΐτε, Θεού πόλις είητε, ἐπὶ τῶν χειρῶν τοῦ Κυρίου ζωγραφηθείητε°, καὶ παραστήσεσθε σύν ήμῖν τῷ μεγάλῳ C πολιστή λαμπροί λαμπρώς δστερον. Τοῦτο ὑμᾶς εὐαγγελίζομαι εν αὐτῷ Χριστῷ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν ' ῷ ἡ δόξα, τιμή, 30 κράτος είς τούς αίωνας. 'Αμήν.

12, 14 κόρον κόρω VZCD (B uacuum) | 15 νόσω supra uersum add. D² | 17 ol πρώτοι : ή πρώτη SPC (οί πρ. P¹) | 18 τούτου : τούτο BVZ | 21 δε om. C 24 Φλλαις ex emend. P | 25 αν ταύτα διατυποίτε ASPCD : αν ταύτα διαπτύοιτε uel διαπτύητε P\* ταύτα διαπτύοντες Ζ ταῦτα διαπτύοιτε BVQ Maur. | τοῦ om. BVPCD ] 27 παραστήσασθε (ex -σαισθε ut uid.) Q παραστήσαισθε V Maur. 28 όμεν P | 29 δόξα και το κράτος P | 30 αιώνας τών αιώνων PCD

είς έσυτον καὶ πρός τούς λέγοντας έπιθυμεῖν αύτον τῆς καθέδρας κωσνατινουπόλεως Α πρός τούς λέγοντας έπιθυμείν αύτον τζε καθέδρας κωνσταντινουπόλεως PC (add. στίχοι TAT P) είς έχυτον α D nulla subscriptio in BVQZ deleuit S

2. L'allusion est directe; elle concerne Constantinople qui,

vomis vers lui quelque chose de ce que tu as en trop. Pourquoi souffres-tu d'avoir des indigestions, et lui, d'avoir faim? d'être ivre, toi, et lui, hydropique? de lester ta satiété avec une nouvelle satiété, et lui, de chanceler sous l'effet de la maladie<sup>1</sup>? Ne dédaigne pas ici-bas ton Lazare, pour qu'il ne fasse pas de toi dans l'au-delà le riche que tu saisb.

Vous, les citoyens de la grande ville, vous qui êtes les premiers immédiatement après ceux de la première ou qui ne lui accordez même pas cette primauté\*, que je vous voie les premiers non par le vice, mais par la vertu, non par la dissolution des mœurs, mais par la bonne observation des lois! Quelle honte de l'emporter sur les autres villes et de se laisser vaincre par les plaisirs! ou d'être modéré sur les autres sujets, mais d'avoir la folie des courses de chevaux. des théâtres, des stades, des chasses à courre, au point d'en faire sa vie et d'être parmi les villes la première ville des amateurs de jeux, alors qu'il serait plus convenable d'être précisément pour les autres villes un exemple de tout bien3! Si vous donnez cet exemple, puissiez-vous être la ville de Dieu et être peints sur les mains du Seigneurce et, plus tard, splendides, vous vous présenterez splendidement avec nous au grand Fondateur des villes! Telle est la bonne nouvelle que je vous annonce dans le Christ Jésus lui-même, Notre-Seigneur, à qui sont la gloire, l'honneur, la puissance pour les siècles! Amen.

capitale de l'Empire depuis environ soixente ans, devait devenir encore plus célèbre que Rome. Grégoire flatte la vanité de ses auditeurs; cf. Bernardi, p. 198.

3. Description intéressante des mœurs de Constantinople, qui deviendront célébres par la suite dans l'ère byzantine ; cf. déjà plus haut, 33, 6-7 et Asмus, op. cit., p. 318, ainsi que Dziech, op. cit., p. 133 s.

4. L'origine de l'image de Constantinople peinte sur les mains du Seigneur est à chercher dans Isaïe 49, 16, où Dieu dit qu'il a gravé son peuple sur les paumes de ses mains, P.G. — L'image est bien décrite par Bernardi (p. 198), qui y voit un modèle de peinture byzantine.

e. Cf. Is. 49, 16. 12. b. Cf. Lc 16, 20 s.

<sup>1.</sup> Autre thème rhétorico-cynique; cf. Dziech, op. cif., p. 117.

# Είς τὸ βητὸν τοῦ Εὐαγγελίου · « "Ότε ἐτέλεσεν ὁ Ἰησοῦς τοὺς λόγους τούτους »

281 A

1. 'Ο τούς άλιεῖς προελόμενος Ἰησοῦς καὶ αὐτὸς σαγηγεύει καὶ τόπους ἐκ τόπων ἀμείδει. Τίνος ἔνεκεν; Οὐ μόνον ἴνα κερδάνη πλείονας τῶν φιλοθέων τῆ ἐπιφοιτήσει, ἀλλ', ἔμοιγε δοκεῖ, ἴνα καὶ τόπους άγιάση πλείονας. Γίνεται τοῖς ὑπὸ Ἰουδαίοις ὡς Ἰουδαῖος ἴνα Ἰουδαίους κερδάνη, τοῖς ὑπὸ νόμον ὡς ὑπὸ νόμον ἴνα τοὺς ὑπὸ νόμον ἔξαγοράση, τοῖς ἀσθενέσιν ὡς ἀσθενὴς ἴνα τοὺς ἀσθενεῖς σώση. Γίνεται πάντα πᾶσιν, ἵνα τοὺς πάντας κερδάνη. Τί δὲ λέγω « τοῖς πᾶσι πάντα », ὁ μηδὲ Παῦλος περὶ ἐαυτοῦ ἡνέσχετο εἰπεῖν; πλέον 10 γὰρ τούτου εὑρίσκω τὸν Σωτῆρα πάσχοντα. Οὐ γὰρ Ἰουδαῖος γίνεται μόνον οὐδ' ὅσα τῶν ἀτόπων καὶ μοχθηρῶν ὀνομάτων εἰς ἑαυτὸν ἀναδέχεται», ἀλλὰ καὶ ὁ τούτων πάντων ἀτοπώτε-

Titulus, τοῦ αὐτοῦ εἰς τὸ ἐητὸν τοῦ εὐαγγελίου τὸ λεγόμενον ὅτε ἐτέλεσεν ὁ ἰησοῦς τοὺς λόγους τούτους, μετῆρεν ἀπὸ τῆς γαλιλαίας καὶ ἢλθεν εἰς τὰ ὅρια τῆς ἰουδαίας πέραν τοῦ ἰορδάνου ' καὶ ἢκολού-θησον αὐτῷ ὅχλοι πολλοί : VD (τοῦ αὐτοῦ εἰ καὶ ἢκολούθησαν κτλ οπ. D), τοῦ αὐτοῦ εἰς τὸ ἐητὸν τοῦ εὐαγγελίου P, εἰς τὰ ἐητὸν τοῦ εὐαγγελίου SCDQZ (del. S¹), εἰς τὸ ἐητὸν τοῦ εὐαγγελίου εἰς τὸ ὅτε ἐτέλεσεν ὁ ἰησοῦς τοὺς λόγους τούτους A inscriptio enanida in B

Ι σαγηνεύει εκ σαγηνέει S² [] 3 κερδάνη εκ κερδείνη Α² [] τῆς ἐπιφοιτήσεως ΒQZP¹ διὰ τῆς ἐπιφοιτήσεως Maur. [] 4 ἐμοὶ VQZ [] ΐνα οπ. Β (ut uid.) VQZ [] καὶ supra uersum D [] 6 νόμον¹ : νόμων [] [] 7 ἀσθενοῦσιν Z [] ἀσθενεῖς εκ ἀσθενῆς S² ἀσθενῆς Β [] Β-9 τοῖς πᾶσι τὰ πάντα Z πᾶσι εκ πάση S²B² [] δ μηδὲ : ὅπερ καὶ ASCD [] 9-10 πλέον γὰρ τούτου εὐρίσκω : τοῦτο εὐρίσκω VQZ πλέον γὰρ del.
 P² [] τούτου : τοῦτο ADP [] 10 οὐ γὰρ εκ οὐδὲ γὰρ D [] 12 ἀπάντων Z

#### DISCOURS 37

## Sur la parole de l'Évangile : « Lorsque Jésus eut achevé ces discours\* »

1. Jésus, qui a d'abord choisi les pêcheurs, jette lui-même la seine et passe d'un lieu à d'autres lieux. Dans quel but? Non seulement pour gagner un plus grand nombre d'hommes à l'amour de Dieu en les fréquentant, mais aussi, du moins à mon avis, pour sanctifier un plus grand nombre de lieux. Pour les Juifs il devient comme un Juif, afin de gagner les Juifs; pour ceux qui sont sujets de la Loi, il devient comme un sujet de la Loi, afin de racheter ceux qui sont sujets de la Loi; pour les faibles, il devient comme un faible, afin de sauver les faibles; il devient tout à tous, afin de les gagner tous\* 1. Pourquoi dis-je : « tout à tous », ce que Paul même n'a pas supporté de dire à son propre sujet? Car je trouve que le Sauveur a subi plus que cela. En effet, non seulement il devient Juif, non seulement il prend sur lui les noms les plus absurdes et les plus injurieux<sup>b 2</sup>, mais encore, ce qui est plus absurde que tous ces noms, il devient le péché

Titre. a. Matth. 19, 1-12.

1. a. I Cor. 9, 20-22. b. Cf. Jn 8, 48; 10, 20; Mc 3, 21.

<sup>1.</sup> On remarquera dans cette citation de *I Cor.* 9, 22 la leçon πάντας qui n'est pas celle qui est admise ordinairement dans les éditions critiques du *Nouveau Testament*. P.G.

<sup>2.</sup> Par exemple, il est traité de Samaritain (Jn 8, 48), de démoniaque (Jn 10, 20), de fou (Jn 10, 20; Mc 3, 21). P.G.

37, 1-2

ρον, καὶ αὐτοαμαρτία καὶ αὐτοκατάρα οὐκ ἔστι μέν, ἀκούει δέ. Πῶς γὰρ ἄμαρτία ὁ καὶ ἡμᾶς τῆς ἀμαρτίας 15 ἐλευθερῶν ; πῶς δὲ κατάρα ὁ ἐξαγοράζων ἡμᾶς ἐκ τῆς κατάρας τοῦ νόμου ; 'Αλλ' ἐνα καὶ μέχρι τούτων τὸ ταπεινόν ἐπιδείξηται, τυπῶν ἡμᾶς εἰς ταπείνωσιν τὴν ὑψους πρότ Β ξενονε. Όπερ οὖν εἶπον, ἀλιεύς γίνεται, πᾶσι συγκατα-

δαίνει, σαγηνεύει πάντας, εν' έκ βάθους του έχθυν άνενέγκη, 20 του νηχόμενου έν τοες άστάτοις και άλμυροες του βίου κύμασιν άνθρωπον.

2. Διὰ τοῦτο καὶ νῦν, « ὅτε ἐτέλεσε τοὺς λόγους τοὐτους, μετῆρεν ἀπὸ τῆς Γαλιλαίας, καὶ ἦλθεν εἰς τὰ ὅρια τῆς Ἰουδαίας πέραν τοῦ Ἰορδάνου» ». Τῆ Γαλιλαία ἐπιδημεὶ καλῶς, ἴνα ὁ λαὸς ὁ καθήμενος ἐν σκότει ἴδη οῶς μέγα τῆς ἐπιγνώσεως. Εἰς τὴν Ἰουδαίαν μεθίσταται, ἵνα πείση τοῦ γράμματος ἐξαναστάντας ἀκολουθῆσαι τῷ πνεύματι. Νῦν μὲν ἐπ' ὅρους διδάσκει, νῦν δὲ ἐν πεδίοις διαλέγεται, νῦν δὲ εἰς πλοῖον μεταδαίνει, νῦν δὲ ἐπιτιμᾶ ζάλαις. Τάχα καὶ ὕπνον δέχεταιε ἴνα καὶ ὕπνον εὐλογήση, τάχα καὶ νοπιᾶς ἴνα καὶ ὑπνον εὐλογήση, τάχα καὶ τὸ κοπιᾶς ἴνα καὶ ὑπνον ἐλογήση, τάχα καὶ τὸ δάκρυον ἐπαινετὸν ἀπεργάσηται. Μεταδαίνει τόπον ἐκ τόπου ὁ μηδενὶ τόπον χωρούμενος, ὁ ἄχρονος, ὁ ἀσώματος,

1, 13 αύτο άμαρτία ... αύτο κατάρα Α || 14 τῆς άμαρτίας ἡμᾶς SPC corr. S³P² || 15 έκ om. Β || 19 σαγινεύει ASD corr. S³ || πάντας : πάντα στέγει BVQZP³ Maur. || 20 νηχόμενον εκ νηχούμενον P³

2, 2 μετήρεν : μετήλθεν  $B \parallel 3$  τῆ om.  $ABVQZ \parallel$  ἐπειδημεῖ  $P \parallel 4$  εἴδη  $AP \parallel 5$  τῆς ἐπιγνώσεως om.  $BVQZP^4$  Maur.  $\parallel 7-8$  νῦν δὲ ... νῦν ... νῦν A νῦν ... νῦν  $S \parallel 10$  ἴνα καὶ τὸν κόπον : ἔνα τὸν κόπον ASD ἔνα τὸν κόσμον  $C \parallel 10-11$  ἴνα καὶ τὸ δάκρυον  $Q \parallel 12$  τόπων P

même et la malédiction même 1; il ne l'est pas, certes, mais il en reçoit le nom. Comment, en effet, serait-il pêché, lui qui nous délivre du péchée, et comment serait-il malédiction, lui qui nous rachète de la malédiction de la Loi? Mais s'il va jusque-là, c'est pour faire voir ce qu'est l'humilité et nous marquer au chiffre de cette humilité qui nous obtient l'élévation. Comme je l'ai dit, il devient pêcheur, il descend au niveau de tous, il jette la seine sur tous, pour retirer du fond le poisson, celui qui nage parmi les flots agités et saumâtres de la vie : l'homme.

2. Voilà pourquoi maintenant, « après qu'il eut achevé ces discours, il quitta la Galilée et vint sur les confins de la Judée au-delà du Jourdain. Il séjourne en Galilée d'une manière bienfaisante, afin que le peuple assis dans les ténèbres voie une grande lumière, celle de la connaissance; il se rend en Judée pour persuader les gens de s'élever au-dessus de la lettre et de suivre l'esprit. Tentôt il enseigne sur une montagne, tantôt il converse dans les plaines, tantôt il passe dans une barque, tantôt il réprimande des tempêtes. Il accepte le sommeil, sans doute pour sanctifier le sommeil; il éprouve la fatigue, sans doute pour sanctifier la fatigue; il pleure, sans doute pour rendre louables les pleurs. Il passe d'un lieu dans un autre, lui qui n'est contenu par aucun lieu, lui qui

<sup>1.</sup> c. II Cor. 5, 21. d. Gal. 3, 13. e. Cf. Rom. 6, 18.22. f. Gal. 3, 13. g. Cf. Lc 14, 11; 18, 14.

<sup>2.</sup> a. Matth. 19, I. b. Is. 9, 1 (LXX); Matth. 4, 15-16. c. Cf. Matth. 5, I. d. Cf. Lc 6, 17. e. Cf. Mc 4, 36. f. Cf. Mc 4, 39. g. Cf. Matth. 8, 24; Mc 4, 38; Lc 8, 23. h. Cf. Jn 4, 6. i. Cf. Jn 11, 35.

<sup>1.</sup> Noter la formation des composés, de type platonicien et origénien; autres composés analogues dans Discours 40, 29 (πύτοκάθαρσις); 41, 9.

<sup>2.</sup> Par opposition à la Galilée, qui est dans les ténèbres, la Judée possède la lumière, mais à condition que les Julis ne s'arrêtent pas à la lettre, qui leur voile le vrai sens de l'Écriture (cf. II Cor. 3, 6, 15-16). P.G.

<sup>3.</sup> Le Christ, en tant que Dieu, n'est compris dans aucun lieu ; de même l'Esprit (cf. Discours 31, 29 : • il contient, il n'est pas contenu »).

ό άπερίληπτος. Ο αύτὸς καὶ ἦν καὶ γίνεται καὶ ὑπέρ χρόνον Τη καὶ ὑπὸ χρόνον Εργεται καὶ ἀόρατος Την καὶ 15 όρᾶται. « Έν ἀρχῆ ἢν καὶ πρός Θεὸν ἢν καὶ Θεὸς ἦνί. » Τρίτον τὸ « ἦν », τῷ ἀριθμῷ βεδαιούμενον. "Ο ἢν ἐκένωσεκ και ο μή ήν προσέλαβεν του δύο γενόμενος, άλλ' έν έκ των 285 Α δύο γενέσθαι άνασχόμενος. Θεός γάρ άμφότερα, τό τε προσλαδόν και το προσληφθέν δύο φύσεις είς έν συνδρα-20 μοῦσαι, οὐχ υίοὶ δύο μη καταψευδέσθω ή σύγκρασις. Οὖτος ὁ τηλικοῦτος, ὁ τοσοῦτος \* ἀλλὰ τί πέπονθα ; Πάλιν έμπέπτωκα είς ανθρώπινα ρήματα. Πῶς γὰρ τὸ ἀπλοῦν τοσούτον ; πῶς δὲ τὸ ἄποσον τηλικούτον ; 'Αλλά δότε συγγνώμην τῷ λόγῳ ' ὀργάνῳ βραχεῖ περὶ τῶν μεγίστων 25 φθέγγομαι. Καλ τοῦτο οἴσει ὁ πολύς, ὁ μακρόθυμος, ἡ άνείδεος φύσις καὶ ἀσώματος, τοὺς ὡς περὶ σώματος λόγους καὶ τῆς ἀληθείας ἀσθενεστέρους. Εἰ γὰρ σάρκα ἐδέζατο, χαὶ τὸν τοιοῦτον φερέτω λόγον.

2, 13 δ² οπ. C | 14-15 καὶ ὁρᾶται — Θεὸς ἢν οπ. Z | 15 καὶ ἐν ἀρχῆ S ἀρχῆ tantum A | τὸν Θεὸν BQ Maur. | 16 βεδαιούμενος SPC corr. S²P² || 18-22 θεὸς γὰρ — ἀπλοῦν dependitum in A || 19-20 δραμοῦσαι Z || 21 τοσοῦτος ... τηλικοῦτος SCD || 26 ἀνείδεος : ἀίδιος Ε corr. mg. P² ] τοὺς ὡς περὶ σώματος οπ. S add. S² || 26-27 καὶ τῆς ἀληθείας λόγους BP Maur. corr. P² || λόγους οπ. VQZ || 28 φέρεται BVQZP Maur.

## 2, j. Jn 1, 1, k. Cf. Phil. 2, 7.

2. 'Απερίληπτος, terme de tradition platonicienne (cf. «Il platonismo cristiano», p. 1376).

3. Notation importante pour la christologie de Grégoire. Il refuse d'admettre que le Christ soit devenu deux avec l'incarnation; cf. Lellre 101, 20 (SC 208, p. 44) : Φλο μέν καὶ Φλλο τὰ ἐξ ὧν ὁ Σωτήρ, οὐκ ἄλλος δὲ καὶ Φλλος.

4. Dieu assume la chair de l'homme pour la rendre divine ; cf. pour l'usage technique de προσλαμδάνειν et de ses dérivés (assumere)

est en dehors du temps<sup>1</sup>, lui qui n'a pas de corps, lui qui n'est pas circonscrit par des limites2. A la fois il était et il devient ; il était au-dessus du temps, et il vient sous le temps; il était invisible, et on le voit. « Au commencement il était, et il était auprès de Dieu, et il était Dieus - le troisième « il était » étant confirmé par la répétition. Ce qu'il était, il l'a anéanti\*, et ce qu'il n'était pas, il l'a assumé ; il n'est pas devenu deux, mais il a supporté d'être un à partir des deux³, car ce qui a assumé et ce qui a été assumé sont Dieu l'un et l'autre4; il y a deux natures qui concourent en un seul, et non pas deux fils5 : que le mélange ne soit pas calomniés! Celui qui est si considérable, si grand - mais que m'arrive-t-il? Voilà que je suis retombé sur des mots humains! Comment ce qui est simple7 est-il « si grand »? Comment ce qui est hors de la quantité est-il esi considérable ? Ayez de l'indulgence pour mon langage! C'est avec un tout petit instruments que je parle de ce qu'il y a de plus grand! Et il tolérera cela, lui, l'immense, le longanime, lui, la nature sans forme et sans corpsº, il tolérera ces paroles qui s'expriment comme à propos d'un corps et qui sont trop faibles pour la vérité. Car, s'il a accepté une chair, qu'il supporte aussi, en ce qui le concerne, un tel langage!

dans la théologie latine) : Leltre 101, 25-26, 32-33, 52; Discours 2, 23; 38, 13; 39, 13; 40, 45.

5. Cf. Lettre 101, 19 (SC 208, p. 44) : φύσεις μέν γάρ δύο Θεός καὶ ἄνθρωπος, ἐπεὶ καὶ ψυχή καὶ σῶμα \* υἰοὶ δὲ οὐ δύο, οὐδὲ Θεοί.

6. Σόγκρασις est aussi un terme technique désignant l'union hypostatique des deux natures du Christ; cf. Discours 2, 23 (SG 247, p. 120; ἡ καινὴ μίξις, Θεὸς καὶ ἄνθρωπος, ἔν ἐξ ἀμφοῖν καὶ δι' ἐνὸς ἀμφότερα. Διὰ τοῦτο Θεὸς σαρκί διὰ μέσης ψυχῆς ἀνεκράθη) et 34, 10; Lelire 101, 21 (SC 208, p. 44-45).

 Le Christ est ἀπλοῦς (simplex dans la théologie latine) en tant que Dieu. Cf. « Il platonismo cristiano », p. 1384.

8. L'image de « l'instrument » (l'esprit humain qui ne suffit pas pour comprendre Dieu) revient dans le Discours 28, 21.

9. Autres termes de théologie négative; cf. « Il platonismo cristiano », p. 1375-1377.

<sup>1.</sup> Le Christ est en dehors du temps et au-dessus du temps. La pointe polémique anti-arienne est évidente (cf. Discours 20, 7-8; 25, 15; 38, 2; 39, 12). Un célèbre leit-motiv des ariens était justement : « il fut un temps où il (le Christ) n'était pas ».

- Β 3. « Καὶ ἡκολούθησαν αὐτῷ ὅχλοι πολλοὶ καὶ ἐθεράπευσεν αὐτοὺς ἐκεῖ\* », ἔνθα πλείων ἡ ἐρημία. Εἰ ἐπὶ τῆς ἰδίας ἔμεινεν περιωπῆς», εἰ μὴ συγκατέδη τῆ ἀσθενεία, εἰ ὅπερ ἡν ἔμεινεν, ἀπρόσιτον ἑαυτὸν φυλάττων καὶ ἀπερίληπτον, ὀλίγοι ἀν 5 ἡκολούθησαν τυχόν \* οὐκ οΙδα δὲ εἰ καὶ ὀλίγοι, τάχα μόνος Μωϋσῆς, καὶ οὖτος τοσοῦτον ὥστε μόλις ἰδεῖν Θεοῦ τὰ ὀπίσθιας. Τὴν μὲν γὰρ νεφέλην διέσχενα, ἔξω τοῦ σωματικοῦ βάρους γενόμενος ἡ συσταλεὶς ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων \* Θεοῦ δὲ λεπτότητα ἡ ἀσωματότητα ἡ οὐκ οΙδ' ὅπως ἄν τις ὀνο-10 μάσειε, πῶς ἀν ἐθεάσατο σῶμά τε ὧν καὶ αἰσθητοῖς ὀφθαλμοῖς προσδαλών; 'Αλλ' ἐπειδἡ κενοῦται δι' ἡμᾶς, ἐπειδἡ κατέρχεται κένωσιν δὲ λέγω τὴν τῆς δόξης οἶον
  C ὕφεσιν καὶ ἐλάττωσιν —, διὰ τοῦτο χωρητὸς γίνεται.
  - 4. Δότε δέ μοι συγγνώμην μεταξύ καὶ πάθος τι άνθρώπινον πάλιν πάσχοντι. Θυμοῦ πληροῦμαι καὶ λύπης ἐπὶ τῷ ἐμῷ Χριστῷ, συμπάσχοιτε δὲ καὶ ὑμεῖς, ὅταν ἔδω διὰ τοῦτο ἀτιμαζόμενόν μου τὸν Χριστόν, δι' ὁ μάλιστα τιμᾶσθα:
  - 3, 1 πολλοί: πολλοί φησι SCDP (φησι om. S¹) || ἐθεράπευεν VQZ || 2 πλείον AS || 3 τῆ mg. || || εἰ δπερ del. 5 || 4 ἀπρόσιτον εκ ἀπρόσητον S² || φυλάσσων ACD || 6 μωσῆς AD || ώστε μόλις : μάλιστα ώστε P corr. P² mg. || 7 διέσχεν : ἔσχεν P || 8 γενόμενος ex emend. D || 9 οἰδ' ὅπως : οἰδα πῶς AVZDP || 9-10 ὀνομάσωμεν P || 10 ἐθεάσατο ex ἐθεάσαντο P² || 11 προσδάλλων VQZP² Maur. || 13 τε καὶ BVQZP Maur.

4, 1 δέ om. SDZ || 2 πάλιν om. SCD || πληρουμένω A || 3 δὲ om.
 VZ || είδω AQ

a. Matth. 19, 2.
 b. Cf. Is. 21, 8; Ps. 13, 2; 52, 3.
 c. Cf. Ex. 33, 23.
 d. Cf. Ex. 20, 21.

- 3. « Et des foules nombreuses le suivirent, et il les guérit là\* \* où la solitude était plus vaste. S'il était resté dans sa propre guetteb i, s'il n'était pas descendu au niveau de notre faiblesse, s'il était resté ce qu'il était en se gardant inapprochable et insaisissable, un petit nombre d'hommes sans doute l'auraient suivi<sup>2</sup>. Et je ne sais si même il y en aurait eu un petit nombre ; peut-être le seul Moïse, et ce dernier seulement jusqu'à voir tout juste Dieu par derrière 3. Car Moise pénétra dans la nuée 4 après avoir été dégagé de la pesanteur du corps ou bien après s'être recueillis en s'écartant des sens : la subtilités de Dieu, ou son absence de corps, ou je ne sais quel terme on peut employer, comment aurait-il contemplé cela en ... étant corps et en cherchant à l'atteindre par le sens de la vue? Mais comme le Christ s'anéantit à cause de nous, comme il descend - j'appelle « anéantissement » cette sorte de relâchement et d'amoindrissement de sa gloire -, par cela même il devient saisissable?.
- 4. Accordez-moi aussi, entre temps, votre indulgence, car j'éprouve de nouveau une émotion humaine. Je suis rempli de colère et de chagrin au sujet de mon Christ et puissiez-vous éprouver, vous aussi, cette émotion! lorsque je vois mon Christ méprisé à cause de ce qui devait

3. Cette symbolique, qui a son origine dans Exode 33, 23, so retrouve dans Discours 28, 3.

4. Sur la signification allégorique de la nuée de Moise, cf. Discours 32, 16.

5. Pour s'élever à la connaissance de Dieu, il faut se récueillir, se contracter, pour ainsi dire (συστέλλειν); cf. • Il platonismo cristiano », p. 1358.

6. Ce terme (λεπτότης), comme équivalent de la ἀπλότης divine, est peu fréquent. Lampe indique seulement Macaire L'Égyptien, Homélie 16, 5 (PG 34, 617 A).

Alors que Dieu est, par sa nature, ἀχώρητος; cf. Discours 39, I3;
 Lettre 101, 50.

<sup>1.</sup> Περιωπή désigne un lieu d'observation. Allusion à Isaie 21, 8 où il est question de la « guette du Seigneur » (σκοπτέν Κυρίου, Grégoire emploie seulement un mot plus recherché); même idée dans certains Psaumes : « du ciel (Dieu) regarde les fils des hommes » (Ps. 13, 2; 52, 3). P.G.

<sup>2.</sup> C'est-à-dire le Logos non incarné : peu l'auraient suivi, car peu auraient pu comprendre une divinité abstraite et inaccessible.

5 δίκαιος ήν. Διὰ τοῦτο γὰρ ἄπιμος, εἰπέ μοι, ὅτι διὰ σὲ ταπεινός; Διὰ τοῦτο κτίσμα, ὅτι τοῦ κτίσματος κήδεται; Διὰ τοῦτο ὑπὸ χρόνον, ὅτι τοὺς ὑπὸ χρόνον ἐπισκέπτεται; Πλὴν πάντα φέρει, πάντα δέχεται. Καὶ τί θαυμαστόν; 'Ραπίσματα ἤνεγκεν', ἐμπτυσμάτων ἦνέσχετο', χολῆς ἐγεύ-

10 σατος διὰ τὴν ἐμὴν γεῦσινα. Φέρει καὶ νῦν λιθαζόμενος, οὐ μόνον ὑπὸ τῶν ἐπηρεαζόντων, ἀλλὰ καὶ ὑτὰ ἡμῶν αὐτῶν τῶν εὐσεδεῖν δοκούντων. Τὸ γὰρ περὶ ἀσωμάτου διαλεγό-

D μενον σωματικοῖς κεχρῆσθαι ὀνόμασι, τυχὸν ἐπηρεαζόντων ἐστὶ καὶ λιθαζόντων · ἀλλὰ συγγνώμη, πάλιν λέγω, τῆ

15 ἀσθενεία. Λιθάζομεν γὰρ οὐχ ἐκόντες, ἀλλὰ τὸ φθέγγεσθαι ἄλλως οὐκ ἔχοντες, ῷ δὲ ἔχομεν χρώμενοι. Λόγος ἀκούεις!

ανακαθαίρεις ύγμλ, παλαιδα, οτι τεπλεις το λειδον αμο ακορείς, ορκ αιαθλίτος ων αγγ, οτι τμλ κορφών και ποληθέση 588 - Χαι ρώς γολον εξ, ρωςδ φως εξ και δως φροπαζίε, μηδ

20 τοῦ κρείττονος πτύον, ότι άνακαθαίρεις την άλω καὶ

4, 5 δίκαιον CD | 8 θαυμαστόν εἰ A | 9 βάπισμα AV ZP¹ | 11 ἀλλά om. D add. D¹ ; 14 ἐστὶ καὶ : τυχὸν BVQZP¹ ἔστι καὶ λιθαζόντων om. S add. S¹ τυχὸν λιθαζόντων mg. Z | 16 ῷ : ὡς P corr. P¹ | 17 δνομάζει P | 18 κωφὴν D | 19 τέμνης S | 20 ἄλωνα P corr. p¹

justement lui valoir les plus grands honneurs. S'il est méprisé, c'est bien, dis-moi, parce qu'il s'est abaissé à cause de toi? S'il est créature, c'est bien parce qu'il a le souci de sa créature? S'il est sous le temps2, c'est bien parce qu'il vient visiter ceux qui sont sous le temps? Cependant il supporte tout, il accepte tout. Et qu'y a-t-il d'étonnant? Il a supporté les soufflets»; il a enduré les crachats»; il a goûté au fiele, parce que j'ai goûté (au fruit défendu)4 3; il supporte d'être lapidée encore maintenant non seulement par ceux qui l'outragent, mais encore par nous-mêmes qui paraissons être pieux ; car se servir de noms du domaine corporel en discutant sur celui qui est incorporel, c'est peut-être le fait de ceux qui l'outragent et le lapident. Cependant, je le redis, soyez indulgents pour notre faiblesse; car nous le lapidons non pas volontairement, mais parce que nous ne pouvons pas nous exprimer autrement et parce que nous utilisons ce que nous avons. Tu es appelé Verbet, et tu es au-dessus du verbet; tu es au-dessus de la lumière, et tu es nommé lumières; tu es appelé feuh, non pas parce que tu tombes sous les sens, mais parce que tu purifies la matière légère et vicieuse; glaive<sup>15</sup>, parce que tu sépares le mal du bien; van<sup>16</sup>, parce que tu nettoies ton aire en rejetant tout ce qui est

désigner le Fils : il est par rapport au Père comme la parole (logos) par rapport à l'esprit dont elle exprime la pensée ; il est celui qui fait connaître le Père, comme la définition (logos) fait connaître l'objet défini ; mais ici, dans notre Discours 37, Grégoire se contente de souligner discrètement que le mot Logos, pour désigner la seconde personne de la Trinité, est imparfait : la raison de cela — raison qu'il n'indique pas ici —, c'est que le Verbe, la Parole éternelle dans laquelle le Père s'exprime, est une Personne, tandis que le verbe humain n'est qu'un son, un signe, non une personne. P.G.

5. Dans l'Apocalypse (1, 16), le Christ est représenté comme ayant

un glaive dans la bouche. P.G.

6. Grégoire interprête comme désignant le Christ lui-même les termes • van • et • hache • que Jean-Baptiste employait comme symboles de l'action du Messie. P.G.

<sup>4.</sup> a. Cf. Mc 14, 65. b. Cf. Matth. 26, 67. c. Cf. Jn 19, 29; d. Cf. Gen. 3, 12. e. Cf. Jn 10, 31. f. Jn 1, 1. g. Jn 1, 9. 8, 12; 12, 46. h. Deut. 4, 24; 9, 3; Hébr. 12, 29. i. Cf. Éphés. 6, 17; Hébr. 4, 12. j. Cf. Matth. 3, 12; Lc 3, 17.

<sup>1.</sup> Allusion aux ariens qui niaient la divinité du Christ (cf. le terme κτίσμα un peu après) en abusant des textes scripturaires relatifs à l'humanité du Christ (cf. aussi Discours 29, 19).

<sup>2.</sup> Cf. supra, chap. 2.

<sup>3.</sup> Allusion à la faute d'Adam, Grégoire parle aussi du « goût amer » (du fruit défendu) : Discours 8, 14; 33, 14; 38, 4; 39, 13.

<sup>4.</sup> C'est-à-dire: au-dessus de la parole humaine; nous gardons le même mot, comme fait le grec (Logos-logos). Devant des textes comme celui-là, le traducteur français ressent cruellement son indigence, car logos signifie: parole, intelligence, définition, et d'autres choses encore. On aura intérêt à se reporter au Discours 30, 20 (SC 250, p. 266-268) où Grégoire explique le choix du mot Logos pour

δσον κοῦφον καὶ ἀνεμιαῖον ἀποπεμπόμενος, ὅσον πλῆρες ἐπὶ τὰς ἀποθήκας τὰς ἄνω ἐναποτίθεσαι ' ἀξίνη\*, ὅτι τὴν ἄκαρπον ἐκκόπτεις συκῆνὶ ἐπὶ πολὸ μακροθυμήσας καὶ ὅτι τὰς ῥίζας ἐκτέμνεις τῆς πονηρίας<sup>π</sup> ' θύρα<sup>η</sup>, διὰ τὴν 25 εἰσαγωγήν ' ὁδός<sup>η</sup>, ὅτι εὐθυποροῦμεν ' πρόδαπον<sup>η</sup>, ὅτι θῦμα ' ἀρχιερεύς<sup>η</sup>, ὅτι προσφέρεις τὸ σῶμα' ' Τἴός<sup>η</sup>, ὅτι Πατρός. Πάλιν κινῶ τὰς γλώσσας ' πάλιν κατὰ Χριστοῦ τινες μαίνονται, μᾶλλον δὲ κατ' ἐμοῦ, ὅς ἢξιώθην τοῦ Λόγου γενέσθαι κῆρυξ. 'Ως 'Ιωάννης γίνομαι ' « φωνὴ Β 30 βοῶντος ἐν τῆ ἐρήμω' », ἐρήμω ποτὰ καὶ ἀνύδρω, νῦν δὲ καὶ λίαν οἰκουμένη.

5. Πλήν, όπερ έλεγον, ἵνα πρός τον ἐμόν ἀναδράμω λόγον, διὰ τοῦτο ἡκολούθουν μὲν αὐτῷ ὅχλοι πολλοί, ὅτι ταῖς ἀσθενείαις συγκαταδαίνει ταῖς ἡμετέραις ΄ εἶτα τί ; « Προσῆλθον αὐτῷ, φησίν, οἱ Φαρισαῖοι πειράζοντες αὐτόν ὁ καὶ λέγοντες ' εἰ ἔξεστιν ἀνθρώπῳ κατὰ πᾶσαν αἰτίαν ἀπολῦσαι τὴν γυναῖκα αὐτοῦ\*. » Πάλιν Φαρισαῖοι πειράζουσι ΄ πάλιν οἱ τὸν νόμον ἀναγινώσκοντες τὸν νόμον οὐ γινώσκουσι ΄ πάλιν οἱ ἐξηγηταὶ τοῦ νόμου τυγχάνοντες, ἄλλων διδασκάλων δέονται. Οὐκ ἡρκεσαν Σαδδουκαῖοι πειράζοντες περὶ ἀναστάσεως καὶ νομικοὶ πυνθανόμενοι περὶ τελειότητος καὶ 'Ηρωδιανοὶ περὶ κήνσου καὶ περὶ

**4.** 21 καί : τε καί BVQZ Maur. || πλήρες : βαρύ BVQZP\* βαρύ καί πλήρες Maur. || 22 τάς\* οπ. P τάς άνω οπ. BVZ || έναποτίθεσαι εx -τίθεσθαι S\* έναποτιθέμενος Q || 23 καί οπ. BVQZP\* Maur. || 26 προσφέρεις ex -φέρει P\* προσφέρη A || 28-29 γενέσθαι τοῦ λόγου PC τοῦ λόγου BVZP\*

5, 2 μέν οπ. VZ Maur. del. P\*Q\* || 3 τί οπ. SCD τί καὶ P\* Maur. || 5 εἰ οπ. C || 6-7 πάλιν φαρισαΐοι πειράζουσι mg. D || 7 τὸν\* οπ. SCD || 7-8 οὐ γινώσκουσι : ἀγινώσκουσι S || 8 οἱ οπ. BVZ || 9 οὖκ ἤρκεσαν Σαδδουκαΐοι οπ. BVZ || 10 καὶ οἱ πειράζοντες περὶ BVZ

lèger et emporté par le vent, et tout ce qui est plein, tu le mets en réserve dans les greniers d'en-haut; hachet, parce qu'après avoir longtemps patienté, tu coupes le figuier stérile¹, et parce que tu arraches les racines de la perversité\*; porte\*, parce que tu introduis¹; voie⁰, parce que nous marchons (par toi) dans le droit chemin; brebis\*, parce que tu es victime; grand-prêtre¢, parce que tu offres ton corps\*; Fils\*, parce que tu es du Père. De nouveau, je mets en mouvement les langues; de nouveau, certains entrent en fureur contre le Christ, ou plutôt contre moi, parce que j'ai été digne de devenir le héraut du Verbe. Comme Jean, je deviens « voix de celui qui crie dans le désert o, désert jadis et lieu sans eau, mais maintenant tout à fait habité\*:

5. Au reste, comme je le disais — pour reprendre le fil de mon discours —, des foules nombreuses le suivaient parce qu'il descend au niveau de nos faiblesses. Qu'arrivet-il ensuite? • Et des Pharisiens, dit-il, s'approchèrent de lui, en le tentant et en lui disant : Est-ce qu'il est permis à un homme de répudier sa femme pour quelque motif que ce soit ? • De nouveau les Pharisiens le tentent ; de nouveau, ceux qui lisent la Loi ne connaissent pas la Loi ; de nouveau, ceux qui se trouvent d'être les interprètes de la Loi ont besoin que d'autres les instruisent. Il n'a pas suffi des Sadducéens pour le tenter au sujet de la résurrection des Docteurs de la Loi pour s'informer au sujet de la perfection des Hérodieus pour le questionner au sujet du tribut de d'autres, au sujet de sa propre

5. a. Matth. 19, 3. b. Cf. Matth. 22, 23-28. c. Cf. Matth. 22, 35-35; Mc 12, 28; Lc 10, 25. d. Matth. 22, 16-17; Mc 12, 14; Lc 20, 22.

<sup>4.</sup> k. Matth. 3, 10; Le 3, 9. 1. Cf. Le 13, 6-9. m. Cf. Matth. 3, 10; Le 3, 9. n. Jn 10, 7.9. o. Jn 14, 6. p. 1s. 53, 7; Act. 8, 32. q. Hébr. 4, 14; 8, 1; 9, 11. r. Cf. Hébr. 10, 5-7. s. Matth. 3, 17; 17, 5; Mc 1, 11; 9, 7; Le 3, 22; 9, 35. t. Matth. 3, 3.

<sup>1. «</sup> Nul ne vient au Père, sinon par moi » (Jn 14, 6). P.G.

<sup>2.</sup> L'allusion était facile à saisir pour les auditeurs : les nicéens étaient peu nombreux avant l'arrivée de Grégoire à Constantinople, mais maintenant ils forment une communauté importante. P.G.

εξουσίας ετεροι<sup>α</sup>. 'Αλλά καὶ περὶ γάμου τι πάλιν έρωτῶσι C τὸν ἀπείραστον, τὸν κτίστην τῆς συζυγίας, τὸν ἐκ τῆς πρώτης αἰτίας τὸ πᾶν τῶν ἀνθρώπων γένος τοῦτο συστησάμενον.

15 'Ο δὲ ἀποκριθεὶς εἶπεν αὐτοῖς ' « Οὐκ ἀνέγνωτε ὅτι ὁ ποιήσας, ἄρρεν καὶ θῆλυ ἐποίησεν αὐτούς'; » Οἶδε τινὰς μὲν τῶν ἐρωτήσεων διαλύειν, τινὰς δὲ ἐπιστομίζειν. 'Ότε ἐρωτᾶται « Ἐν ποία ἐξουσία ταῦτα ποιεῖς ; » διὰ τὸ ἄγαν ἀπαίδευτον τῶν ἐρωτησάντων καὶ αὐτὸς ἀντερωτὰ ' « Τὸ

20 βάπτισμα Ἰωάννου ἐξ οὐρανοῦ ἢν ἢ ἐξ ἀνθρώπων»; » καὶ ἀμφοτέρωθεν συμποδίζει τοὺς ἐρωτῶντας. "Ωστε δυνάμεθα καὶ ἡμεῖς μιμούμενοι Χριστὸν ἔστιν ὅτε τοὺς περιέργως 289 Α ἡμῖν διαλεγομένους ἐπιστομίζειν καὶ ἀτοπωτέροις ἀντερωτή-

μασι λύειν την άτοπίαν τῶν ἐρωτήσεων. Ἐσμὲν γὰρ καὶ 25 ἡμεῖς σοφοί τὰ μάταια ἔστιν ὅτε, ἵνα τὰ τῆς ἀφροσύνης καυχήσωμαι<sup>1</sup>. Ότε δὲ ἐρώτησιν ὁρῷ λογισμοῦ δεομένην, τότε οὐκ ἀπαξιοῖ τοὺς ἐρωτῶντας συνετῶν ἀποκρίσεων.

6. Τὸ ἐρώτημα, ὁ ἠρώτησας, τοῦτο σωφροσύνην τιμᾶν μοι δοκεῖ καὶ ἀπόκρισιν ἀπαιτεῖν φιλάνθρωπον ' σωφροσύνην, περὶ ἡν ὁρῶ τοὺς πολλοὺς κακῶς διακειμένους, καὶ τὸν νόμον αὐτὸν ἄνισον καὶ ἀνώμαλον. Τὶ δήποτε γὰρ τὸ μὲν θῆλυ ὁ ἐκόλασαν, τὸ δὲ ἄρρεν ἐπέτρεψαν, καὶ γυνὴ μέν, κακῶς βουλευσαμένη περὶ κοίτης ἀνδρός, μοιχᾶται καὶ πικρὰ ἐντεῦθεν τῶν νόμων τὰ ἐπιτίμια ' ἀνὴρ δέ, καταπορνεύων

5, 12 τις BVZ Maur. | τι πάλιν om. S add. mg. S² πάλιν om. Β έρωτῶσι ; έρωτῷ BVZ Maur. || 13 τὸν² om. BVQZ , τῆς ; τῆς SCD | πρώτης : πρῶτον SCD || 14 αἰτίας om. SCD || πᾶν τῶν : πάντων SC || τουτὶ ACD || 16 post ὁ ποιήσας add. ἐξ ἀρχῆς BVQPZ Maur. || ἄρστν ASCD || 20 βάπτισμα τὸ BVZ Maur. || 22 καὶ ἡμεῖς δυνάμεθα P || ἔστιν om. BVPZ || ὅτε μὲν τοὺς BVPZ || 32-25 τοὺς — ἔνα om. S add. in calce S² || 23 διαλεγομένους ἡμῖν AS² || 23-24 ἀντεπερωτήμασι CD ἀντεπερωτήσεσι BS² ἐρωτήμασι VZ || 26 καργήσομαι Q

6, 1 δ ήρωτησας ABSCD : δ έρωτήσας VQZP Maur. | μοι οπ. S | 2 ἀπαιτεί SPCD | 4 αὐτὸν : αὐτῶν SVZ Maur. | 5 ἐκόλισεν BVQZP || ἐπέτριψαν CD ἐπέτρεψεν BVQZP || ■ κοίτην BPD Maur. corr. P² || 7 ἐντεῦθεν : ἐνταῦθα ASD || τῶν νόμων τὰ ASPCD : τὰ τῶν νόμων BVQZ Maur. || ἐπιτίμια ex ἐπιτήμια S²

puissance. Ils lui posent de nouveau une question, cette fois au sujet du mariage, lui sur qui la tentation n'a pas de prise, lui qui a créé l'état conjugal, lui qui a constitué tout le genre humain à partir de la première cause. « Et lui en réponse, leur dit : N'avez-vous pas lu que le créateur les créa mâle et femeller? « Le Christ sait aussi bien résoudre certaines questions que fermer la bouche à certaines autres1. Lorsqu'on lui demande : « Par quelle puissance fais-tu celas? », à cause de l'excessive stupidité de ceux qui l'ont interrogé, il leur demande à son tour : Le baptême de Jean était-il du ciel, ou des hommes"? », et, des deux côtés, il embarrasse ceux qui l'interrogent. C'est pourquoi, imitant le Christ, nous pouvons parfois fermer la bouche à ceux qui discutent d'une façon oiseuse, et mettre sin à l'ineptie de leurs questions en leur posant en retour des questions plus ineptes. Nous sommes, en estet, parfois habiles, nous aussi, dans les choses vaines - pour me vanter de ce qui est de la folie!. Mais lorsque le Christ voit qu'une question demande que l'on raisonne, il ne juge pas les questionneurs indignes de réponses avisées.

6. La question (dit-il) me paraît concerner l'honneur qu'il faut rendre à la chasteté et réclame une réponse empreinte d'humanité. — la chasteté au sujet de laquelle je vois que la plupart des hommes ont des idées erronées, et que leur loi est injuste et inégale. Pourquoi donc ont-ils châtié la femme et laissé l'homme impuni? L'épouse qui a déshonoré le lit de son mari est adultère, et la conséquence en est pour elle les dures sanctions des lois;

5. e. Cf. Matth. 21, 23; Mc 11, 28; Lc 20, 2; Jn 2, 18. f. Matth. 19, 4. g. Matth. 21, 23; Mc 11, 28; Lc 20, 2. h. Lc 20, 4. Cf. Matth. 21, 25. i. Cf. II Cor. 11, 16.

<sup>1.</sup> Entotopiceix c'ermer la bouche à quelqu'un : a normalement pour complément un nom de personne; ici, par métonymie, le complément est transféré de la personne à la chose. P.G.

37, 6-7

285

γυναικός, ἀνεύθυνος; Οὐ δέχομαι ταύτην τὴν νομοθεσίαν, οὐκ ἐπαινῶ τὴν συνήθειαν. "Ανδρες ἦσαν οἱ νομοθετοῦντες, 10 διὰ τοῦτο κατὰ γυναικῶν ἡ νομοθεσία, ἐπεὶ καὶ τοῦς πατράσιν ὑπ' ἐζουσίαν δεδώκασι τὰ τέκνα, τὸ δὲ ἀσθενέστερον ἀθεράπευτον εἴασαν.

Θεὸς δὲ οὐχ οὕτως, ἀλλά · « Τίμα τὸν πατέρα σου καὶ τὴν μητέρα σου », ἤτις ἐστὶν ἐντολὴ πρώτη ἐν ἐπαγγελίαις 15 κειμένη, « ἴνα εὖ σοι γένηται» ». Καὶ · « Ὁ κακολογῶν πατέρα ἢ μητέρα θανάτω τελευτάτω » ὑ Ομοίως καὶ τὸ ἀγαθὸν ἐπήνεσε καὶ τὸ κακὸν ἐκόλασεν. Καὶ · « Εὐλογία πατρὸς στηρίζει οἴκους τέκνων · κατάρα δὲ μητρὸς ἐκριζοῖ θεμέλια « ». ὑ Ορᾶτε τὸ ἴσον τῆς νομοθεσίας. Εἴς ποιητῆς 20 ἀνδρὸς καὶ γυναικός , εἴς χοῦς ἀμφότεροις , εἰκών μία . ὑ τόμος εἴς, θάνατος εἴς , ἀνάστασις μία . ὑ Ομοίως ἐζ ἀνδρὸς καὶ γυναικὸς γεγόναμεν · ἔν χρέος παρὰ τῶν τέκνων τοῖς γεννήσασιν ὁφείλεται.

7. Πῶς οὖν σὐ σωφροσύνην μὲν ἀπαιτεῖς, οὐκ ἀντεισφέρεις δέ; πῶς ὁ μὴ δίδως αἰτεῖς; πῶς ὁμότιμον σῶμα ῶν, ἀνίσως νομοθετεῖς; Εἰ δὲ τὰ χείρω σκοπεῖς, ἡμαρτεν ἡ γυνή, τοῦτο καὶ ὁ ᾿Αδάμ · ἀμφοτέρους ὁ ὅφις ἡπάτησεν. Ὁ Το μὲν ἀσθενέστερον εὐρέθη, τὸ δὲ ἰσχυρότερον. ᾿Αλλὰ τὰ βελτίω λογίζή ἀμφοτέρους σώζει Χριστός τοῖς πάθεσιν. Ὑπὲρ ἀνδρὸς σὰρξ ἐγένετο; τοῦτο καὶ ὑπὲρ γυναικός. Ὑπὲρ ἀνδρὸς ἀπέθανε; καὶ ἡ γυνὴ τῷ θανάτῳ σώζεται.

8, 9 νομοθετούντες ex emend. S² ex νομοθετήσαντες P³ j 10 καί διά S corr S² || 11 ἀσθενέστερον : ἀσθενές SCD || 14 μητέρα tantum omisso σου SPC || έντολή πρώτη ἐν ἐπαγγελίαις κειμένη : ἐντολή πρώτη ἴνα εδ σοι γένηται ἐν ἐπαγγελίαις κειμένη ΒVQPZ Maur. || 17 ἐπήνεσε : ἐτίμησε BVQZP Maur. || 20 ἀμφότεροι BVQZ Maur. ἀμφότερα P || 21 θάνατος εἰς om. SQ add. S² Q² || 22 γεγόναμεν πάντες P || 23 γεννήσασιν : γεννησαμένοις SCDQ γονεύσιν ■ Maur. γινομένοις VZP

7, Ι σωφροσύνην : σωφρονεΐν  $Z \parallel 2-3$  πῶς δμοτ. — νομαθετεῖς mg.  $Q \parallel 5$  γύρέθη A om.  $Z \parallel 6$  λογίζει  $P \parallel 6$  χριστός  $P \parallel 7$  γὰρ σάρξ  $P \parallel 8$  καὶ γυνή S ή add, supra ucrsum P

au contraire, l'homme qui est infidèle à sa femme n'encourt aucune peine. Je n'accepte pas cette législation; je n'approuve pas cette coutume. Ce sont des hommes qui ont légiféré de la sorte; voilà pourquoi cette législation est dirigée contre la femme; ils ont placé aussi les enfants sous l'autorité des pères, et ils ont négligé les intérêts du sexe faible.

Dieu n'agit pas ainsi; mais il dit : « Honore ton père et ta mère» — tel est le premier commandement, assorti de promesses — « pour qu'il t'advienne du bien» »; ensuite : « Celui qui maudit son père ou sa mère, qu'il meure de morte! » Il a, à la fois, loué le bien et châtié le mal. Et encore : « La bénédiction d'un père affermit les maisons des enfants; mais la malédiction d'une mère déracine les fondations «. « Remarquez l'égalité de la législation : un unique créateur de l'homme et de la femme ; une unique poussière qu'ils sont tous les deux!; une image unique, une loi unique, une mort unique, une résurrection unique!. Nous sommes nés à la fois de l'homme et de la femme; unique est la dette des enfants à l'égard de ceux qui les ont engendrés.

7. Comment réclames-tu donc, toi, la chasteté, sans l'apporter? Comment demandes-tu ce que tu ne donnes pas? Comment, étant un corps de même dignité, légifères-tu d'une manière inégale? Si tu regardes le mauvais côté des choses, la femme a péché, mais Adam aussi : le serpent les a trompés tous les deuxe; un parti ne s'est pas trouvé plus faible, ni l'autre plus fort. Songes-tu au bon côté des choses? Le Christ les sauve tous les deux par ses souffrances. Le Christ s'est fait chair pour le salut de l'homme? De même aussi pour le salut de la femme. Il est mort pour l'homme? La femme aussi est sauvée par sa

<sup>6.</sup> a. Ex. 20, 12. b. Éphés. 6, 2. c. Ex. 21, 17. d. Sir.

<sup>3, 11 (</sup>hébreu : 3, 9). e. Gen. 1, 27. f. Gen. 3, 19. g. Gen. 1, 26.27. h. Gen. 3, 19. i. 1 Cor. 15, 21-23. 7. a. Cf. Gen. 3, 6.12-13.

37, 7-8

287

D 'Έκ σπέρματος Δαδίδ ὀνομάζεται<sup>ν</sup> τιμάσθαι ἴσως οίει 10 τὸν ἄνδρα ; ἀλλὰ καὶ ἐκ Παρθένου γεννᾶται<sup>ο</sup> : τοῦτο καὶ ὑπὲρ γυναικῶν.

292 Α « Έσονται μέν ούν οἱ δύο, φησίν, εἰς σάρκα μίανα » · καὶ ἡ μία σὰρξ ἐχέτω τὸ ὁμότιμον. Παῦλος δὲ καὶ τῷ ὑποδείγματι τὴν σωφροσύνην νομοθετεῖ. Πῶς καὶ τίνα τρόπον ;

15 « Τὸ μυστήριον τοῦτο μέγα ἐστίν ' ἐγὼ δὲ λέγω εἰς Χριστὸν καὶ εἰς τὴν 'Εκκλησίαν". » Καλὸν τῷ γυναικὶ Χριστὸν αἰδεῖσθαι διὰ τοῦ ἀνδρός, καλὸν καὶ τῷ ἀνδρὶ τὴν 'Εκκλησίαν μὴ ἀτιμάζειν διὰ τῆς γυναικός. « 'Η γυνή, φησίν, ἴνα φοδῆται τὸν ἄνδρα! » ' καὶ Χριστὸν γάρ. 'Αλλὰ καὶ ὁ ἀνὴρ ἔνα περιέπη τὴν γυναϊκα ' καὶ γὰρ ὁ Χριστὸς τὴν 'Εκκλησίαν".

Μάλλον δ' έτι και προσφιλοπονήσωμεν τῷ ἡητῷ.

Β 8. « "Αμελγε γάλα, καὶ ἔσται βούτυρον» » ἐξέταζε, καὶ τυχὸν ἄν εὕροις τι ἐν αὐτῷ τροφιμώτερον. Δοκεῖ μοι γὰρ αἰτιᾶσθαι τὴν διγαμίαν ἐνταῦθα ὁ λόγος. Εἰ μὲν γὰρ δύο Χριστοί, δύο καὶ ἄνδρες, δύο καὶ γυναῖκες εἰ δὲ εἰς Νριστός, μία κεφαλὴ τῆς 'Εκκλησίας καὶ μία σάρξ ' ἡ δευτέρα δὲ ἀποπτυέσθω. Τὸ δεύτερον δὲ ἄν κωλύση, τοῦ τρίτου τἰς λόγος; Τὸ πρῶτον νόμος, τὸ δεύτερον συγχώρησις,

πολλά ἔχων τῆς κακίας τὰ παραδείγματα.

10 'Ο μὲν νόμος κατὰ πᾶσαν αἰτίαν τὸ ἀποστάσιον δίδωσι<sup>ο</sup> '

7, 10 γεννάται om. VZ | 12 φησίν οἱ δύο S | 13 ή : εἰ AD | 14 τρόπον ex τὸν τρόπον Q | 16 καὶ τὴν ἐκκλησίαν VZ | 19 φοδήται ex emend. S | χρηστὸν P | 20 περιέπει P | δ om. BVZ | δ' ἔτι Maur. : δέ τι codd.

τὸ τρίτον παρανομία. 'Ο δὲ ὑπὲρ τοῦτο, χοιρώδης βίος οὐδὲ

8, 2 τυχών P ] ἐν αὐτῷ : ἐμαυτῷ P || τροφημότερον AP ] A γὰρ¹ om. BVZP || αἰτιᾶσθαι : παραιτεῖσθαι BVZP Maur. || ἐνταῦθα mg. S || A καὶ δύο γυναῖκες SPCD || A-B χριστὸς εἶς A || B τὸ om. B κωλύση B || A τὸ² om. B add. B2 ]| B3 τὸ τρίτον B3 το τρίτον B4 τὸ B5 τὸ B6 τὸ B7 τὸ B8 βίος : οἶος B9 Maur. βίος οἷος B8 B9 τὰ om. B9 10 άποστάσιον : ἀστασίαστον B9 δίδοσι B9 τὰ om. B1 10 άποστάσιον : ἀστασίαστον B1 δίδοσι B1

mort. Il reçoit son nom d'après sa descendance de David<sup>b 1</sup>: tu crois peut-être que c'est un honneur pour l'homme? Mais il est engendré d'une vierge<sup>c</sup>, et cela est en faveur des femmes.

• Ils seront donc, dit-il, deux en une chair unique : que l'unique chair ait donc le même honneur! Et Paul prescrit la chasteté par cet exemple. Comment et de quelle façon? • Ce mystère est grand; je veux dire par rapport au Christ et à l'Église ». Il est beau pour la femme de respecter le Christ à travers son mari; il est beau pour le mari de ne pas mépriser l'Église à travers sa femme. • Que la femme, dit-il, ait la crainte de son mari •, et, de fait, (l'Église) l'a du Christ; mais aussi que le mari entoure de soins sa femme; et, de fait, le Christ entoure de soins l'Église.

Étudions cette parole avec plus d'attention encore.

8. Trais le lait, et ce sera du beurre\*; examine, et peut-être trouveras-tu là quelque nourriture plus substantielle. Il me semble que ce qui est dit dans ce passage désapprouve les secondes noces. S'il y a deux Christs, il y a aussi deux maris et deux femmes; mais s'il n'y a qu'un seul Christ, une seule tête de l'Église et une seule chair, que les secondes noces soient rejetées ! Et si le Christ empêche les secondes noces, que dire des troisièmes? Les premières noces sont la loi, les secondes sont l'indulgence, les troisièmes sont une iniquité; quant à ce qui dépasse ce nombre, c'est une vie de pourceau, et il n'y a pas beaucoup d'exemples de cette malice.

La Loi accorde le billet de répudiation<sup>b</sup> pour n'importe

8. a. Prov. 30, 33. b. Cf. Deut. 24, 1.

 <sup>7.</sup> b. Cf. Rom. 1, 3.
 c. Matth. 1, 23.
 d. Gen. 2, 24.
 e. Éphés. 5, 32.
 f. Éphés. 5, 33.
 g. Éphés. 5, 28-30.

<sup>1.</sup> Jésus a été appelé « fils de David », P.G.

S. Paul cite en effet ce texte de la Genèse en parlant du mariage (Éphés. 5, 32). P.G.

**37**, 8-9

Χριστός δὲ οὐ κατὰ πᾶσαν αἰτίαν, ἀλλὰ συγχωρεῖ μὲν μόνον χωρίζεσθαι τῆς πόρνης, τὰ δὲ ἄλλα πάντα φιλοσοφεῖν κελεύει. Καὶ τὴν πόρνην, ὅτι νοθεύει τὸ γένος τὰ δ' ἄλλα πάντα C καρτερώμεν καὶ φιλοσοφώμεν, μάλλον δὲ καρτερείτε καὶ 15 φιλοσοφείτε, όσοι τὸν τοῦ γάμου ζυγὸν ἐδέξασθε. Έὰν έπιγραφάς ίδης ή ύπογραφάς, άπωκόσμησον άν γλώσσαν

προπετή, σωφρόνισον - ἄν γέλωτα πορνικόν, κατηφή ποίησον έὰν δαπάνην ή ποτὸν ἄμετρον, σύστειλον έὰν προόδους άκαίρους, πέδησον έὰν ὀφθαλμὸν μετέωρον, κόλασον.

20 Μή τέμης δὲ προπετῶς, μή χωρίσης. "Αδηλον τί κινδυνεύσει, τὸ τέμνον, ἢ τὸ τεμνόμενον. « Ἡ πηγή, φησί, τοῦ ὕδατος έστω σοι ίδία, καὶ μηδείς άλλότριος μετασχέτω σοι<sup>4</sup> », καί · « Πώλος σών χαρίτων καὶ έλαφος σής φιλίας όμιλείτω σοι° ». Καὶ σὺ τοίνυν μὴ γίνου ποταμὸς άλλότριος μηδὲ

25 άλλαις άρέσκειν σπούδαζε μάλλον ή τῆ σῆ γυναικί. Εἰ δὲ άλλαχοῦ φέρη, πῶς ούχὶ τῷ σῷ μέλει νομοθετεῖς τὴν

D ἀσέλγειαν ; Ούτω μὲν ὁ Σωτήρ.

9. Τέ δὲ οἱ Φαρισαΐοι ; Τραχύς τούτοις ὁ λόγος\* φαίνεται. 293 A Καὶ γὰρ καὶ ἄλλα τῶν καλῶς ἐχόντων ἀπαρέσκει καὶ τοῖς

> 8, 11-12 χωρίζεσθαι μόνον P cum signis transp. | 12 τὰ ἄλλα 📓 πάντα SC | 13 πάντα Α Maur. : om. cett, codd, | 15 έδέξασθαι P | ἐὰν δ' C | 16 ἐπιγραφάς Maur. : ἀπογραφάς codd. 🖟 είδης ΑΡ 🛙 ἄν : κᾶν ABPZ Maur. καὶ V 🖟 γλῶσσα Β 🖟 17 σωφρόνησον APD 🖟 18 ἀμέτρητον VP\* | ἐὰν δὲ προόδους V || 20 μλ\* : μηδὲ SPC || κινδυνεύει BVQZP<sup>\*</sup> || 21 τδ<sup>\*</sup> : ἢ τδ SP (ἢ del. P\*) CD | 24 καὶ om. BVZ Maur. | 25 σπούδαζαι Z | εί δὲ : μηδὲ Z | 26 φέρει P φέρου Z | πῶς οὐχὶ τῷ σῷ μέλει : καὶ τῷ σῷ μέλει BVQZP Maur. (μέλει mg. P) ] νομοθέτει Z

> 9, 1 τούτοις : πύτοῖς SCD || καταφαίνεται SCDQ || 2 ἄλλα καλῶς έχόντων S corr. S<sup>a</sup> καί<sup>a</sup> om, SCD

quelle cause ; mais le Christ ne l'admet pas pour n'importe quelle cause; il autorise seulement à se séparer de la femme qui se conduit male 1, mais pour tous les autres cas il ordonne d'être philosophe<sup>2</sup>. La femme qui se conduit mal, (chassons-la) parce qu'elle abâtardit la race; mais sur tous les autres points soyons patients et philosophes; ou plutôt, soyez patients et philosophes, vous qui avez accepté le joug du mariage. Si tu vois que ta femme met du fard sur ses joues ou sous ses yeux, supprime-le-lui; que sa langue est trop agile, réfrène-la; qu'elle rit comme une prostituée, inspire-lui la gravité; qu'elle dépense ou qu'elle boit de façon démesurée, modère-la; qu'elle sort de chez elle inconsidérément, retiens-la; qu'elle a l'œil arrogant, fais-lui corriger son regard; mais ne romps pas sur un coup de tête, ne te sépare pas : on ne sait jamais si le danger sera pour qui provoque la rupture ou pour qui la subit. • Que ta fontaine, dit-il, te soit réservée, et que nul autre n'y ait part avec toie », et : « Que le poulain qui a tes faveurs et le cerf qui a ton amitié vivent avec toie. » Ainsi, ne deviens pas un fleuve à la disposition de tous, et ne t'empresse pas de plaire à d'autres femmes qu'à la tienne. Si tu te laisses emporter ailleurs, ne donnes-tu pas à ta moitié le libertinage pour loi? Telle fut la réponse du Sauveur.

9. Et les Pharisiens? Cette parole leur semble dure. De fait, même d'autres choses honnêtes déplaisent aux

mal, sans exercer le métier de prostituée. Grégoire ne cite pas ici le texte des versets 4-9, comme il l'a fait pour les versets précèdents. Happelons seulement le verset 9, particulièrement important pour saisir l'argumentation : « Et je vous dis : celui qui renvoie sa femme, sauf pour inconduite (πορνεία), et en épouse une autre, commet un adultère. » C'est évidemment le terme mopveix qui a fait choisir par Grégoire la mot moovy. P.G.

2. C'est-à-dire : patient. La phrase suivante va, du reste, associer

le mot « philosophe » au mot « patient ». P.G.

<sup>8. ■.</sup> Matth. 19, 9. d. Prov. 5, 17, e. Prov. 5, 19.

<sup>9.</sup> a. Jn 6, 60.

Le mot πόρνη signifie d'abord • prostituée • ; mais il désigne aussi — et c'est le sens dans ce passage — une femme qui se conduit

290

**37,** 9

τότε Φαρισαίοις καὶ τοῖς νῦν Φαρισαίοις. Φαρισαΐου γάρ ού τὸ γένος μόνον, ἀλλὰ καὶ ὁ τρόπος ἐργάζεται. Ούτω καί 5 'Ασσύριον οἶδα καὶ Αἰγύπτιον, τὸν τῆ προαιρέσει μετὰ τούτων ταττόμενον. Τί οδν οἱ Φαρισαῖοι ; « Εἰ ούτω, φασίν, ἐστίν ή αἰτία μετά τῆς γυναικός, οὐ συμφέρει γαμῆσαι». » Νῦν τοῦτο καταμανθάνεις, & Φαρισαίε, τὸ «οὐ συμφέρει γαμήσαι»; πρότερον δὲ οὐκ ἡπίστασο, ἡνίκα τὰς χηρείας ἑώρας καὶ 10 τὰς ὀρφανίας καὶ τοὺς ἀώρους θανάτους καὶ τὰ διάδοχα τῶν κρότων πένθη καὶ τοὺς ἐπὶ τοῖς θαλάμοις τάφους καὶ τὰς ἀτεχνίας καὶ τὰς κακοτεκνίας καὶ τοὺς ἀτελεῖς τόκους καὶ άμήτορας και πάσαν την περί ταθτα κωμωδίαν ή τραγωδίαν; Β 'Αμφότερα γάρ είπεῖν οίκειότατον. Συμφέρει γαμήσαι; 15 κάγω δέχομαι · « Τίμιος γάρ ὁ γάμος καὶ ἡ κοίτη άμίαντος » · συμφέρει δε τοίς μετρίοις, ού τοίς άπλήστοις καὶ πλέον ή δεῖ τὴν σάρκα τιμᾶν βουλομένοις. Όταν τοῦτο μόνον ὁ γάμος ή, γάμος καὶ συζυγία καὶ παίδων διαδοχής έπιθυμία, καλός ό γάμος ' πλείονας γάρ εἰσάγει τούς εὐαρε-20 στοῦντας Θεῷ. "Όταν δὲ ὅλην ἐξάπτη καὶ ταῖς ἀκάνθαις περιδάλλη, καὶ οἴον κακίας όδὸς εύρίσκηται, τότε κάγὸ φθέγγομαι · « Οὐ συμφέρει γαμήσαι. »

9, 3 καὶ τοῖς νῦν φαρισαίοις οπ. P καὶ τοῖς add. mg. P² nihilque aliud legi potest φαρισαίοις οπ. A  $\parallel$  6 φασιν Maur. : φησιν codd.  $\parallel$  7 ή οπ. BVQZ  $\parallel$  τοῦ ἀνθρώπου post αἰτία add. S²  $\parallel$  νῦν : νῦν δὲ BVP Maur.  $\parallel$  8 τὸ : ὅτι P  $\parallel$  9 χηρίας P  $\parallel$  ἐώρας οπ. A  $\parallel$  10 ὁρφαντίας BV  $\parallel$  τὰ : ἃ S²  $\parallel$  διάδοχα : διὰ δέγχα (?) D²  $\parallel$  11 τοὺς ex τοῖς P²  $\parallel$  ἐπὶ τοὺς θαλάμους B ἐπὶ τοῖς mg. Q  $\parallel$  14 οἰκειότερον SPC  $\parallel$  15 τίμιον QP²  $\parallel$  γὰρ οπ. S  $\parallel$  17 πλεῖον SCD  $\parallel$  18  $\eta$  uel  $\eta$  codd. :  $\eta$   $\eta$  Maur.  $\parallel$  19 καλόν SCD  $\parallel$  21 περιδάλη A  $\parallel$  κακίας οπ. C

Pharisiens d'alors et aux Pharisiens de maintenant ; car ce qui fait le Pharisien, ce n'est pas seulement la race, mais ce sont les mœurs. C'est ainsi que je compte comme Assyrien ou comme Égyptien quiconque, par ses principes de vie, se range à leurs côtés<sup>†</sup>. Que répliquent donc les Pharisiens? «Si telle est la condition de l'homme par rapport à sa femme, il n'est pas expédient de se marier<sup>b</sup>. »Comprends-tu maintenant, Pharisien, ces mots : o Il n'est pas expédient de se marier»? Ne le savais-tu pas auparavant, quand tu voyais la situation des veuves et des orphelins, les morts prématurées, les deuils succédant aux applaudissements, les funérailles suivant de près l'hyménée, les cas de stérilité ou de progéniture malheureuse, les accouchements avant . terme et qui coûtent la vie aux mères, bref toutes les comédies ou tragédies que cela implique? Les deux mots, en esset, conviennent parfaitement ici2. Est-il expédient de se marier? Oui, je suis de cet avis, « car honorables sont le mariage et le lit conjugal exempt de souilluree »; il est expédient de se marier pour ceux qui sont tempérants, non pour ceux qui sont insatiables et qui veulent avoir pour la chair plus d'égards qu'il ne faut. Lorsque le mariage est seulement ceci : mariage, union conjugale, désir d'avoir une postérité, le mariage est bon ; mais lorsqu'il met le feu à la masse de la chair, l'enserre dans des épines et se révèle comme le chemin du vice, alors, moi aussi, je prononce : Il n'est pas expédient de se marier<sup>a</sup>. »

symbolique a été ébauchée par laënée, Contre les hérésies IV, 20, 12

(p. 224 Harvey; SC 100, p. 672).

<sup>9.</sup> b. Matth. 19, 10. c. Hébr. 13, 4. d. Matth. 19, 10.

<sup>1.</sup> Les Assyriens sont cités aussi comme exemple de médiancele dans les Discours 16, 7 et 25, 12. Même opinion sur les Égyptiens, qui représentent le pêché, dans Discours 1, 3; 40, 40; 45, 19. Une telle

<sup>2.</sup> Série de topoi sur les déboires de la vie matrimoniale. Peu d'années avant, Grégoire de Nysse les avait fait ressorlir dans son Trailé de la virginité (SC 119), qui est de 371 : le veuvage (3, 7-8; 14, 3), la mort des enfants (3, 8), la mort précoce (14, 3), la succession : θάλαμος-τάφος (3, 5, p. 286, l. 15-16 dans l'édition des SC où, d'ailleurs, l'éditeur, M. Aubineau, renvoie explicitement à notre passage dans la note 2 de cette p. 286).

10. Καλόν δ γάμος ' άλλ' οὐκ έχω λέγειν ὅτι καὶ ὑψηλότερον παρθενίας. Ούδὲ γὰρ ἀν Τν τι μέγα ή παρθενία, μή C καλού καλλίων τυγχάνουσα. Μή χαλεπαίνετε, όσαι όπο ζυγόν · « Πειθαρχεῖν δεῖ Θεῷ μᾶλλον ἢ ἀνθρώποις». ■ 5 Πλήν άλλήλαις συνδεσμεῖσθε, καὶ παρθένοι καὶ γυναῖκες, καὶ ἕν ἐστε ἐν Κυρίφ καὶ ἀλλήλων καλλώπισμα. Οὐκ ἄν ήν άγαμος, εί μη γάμος. Πόθεν γάρ είς τοῦτον παρηλθε τὸν βίον παρθένος; Ούκ αν ήν γάμος σεμνός, εί μή παρθένον καρποφορών και Θεώ και τῷ βίω. Τίμησον σύ τὴν μητέρα 10 την σήν, έξ ης γέγονας. Τίμησον καὶ σὸ την ἐκ μητρὸς καὶ μητέρα. Μήτηρ μεν ούκ έστι, Χριστοῦ δὲ νύμφη ἐστί. Τὸ μέν φαινόμενον κάλλος οὐ κρύπτεται, τὸ δὲ ἀφανὲς Θεῷ βλέπεται. « Πᾶσα ή δόξα τῆς θυγατρός τοῦ Βασιλέως έσωθεν, έν κροσσωτοίς χρυσοίς περιδεδλημένη, πεποι-D 15 κιλμένη », εξτ' οδν πράξεσιν εξτε καὶ θεωρήμασιν. Καὶ ή 296 Α ύπὸ ζυγὸν ἔστω τι Χριστοῦ, καὶ ἡ παρθένος ὅλη Χριστοῦ. 'Η μέν μή παντελώς ένδεσμείσθω τῷ κόσμω, ή δὲ μηδ' όλως γινέσθω τοῦ κόσμου. "Ο γάρ ἐστι τῆ ὑπὸ ζυγὸν τὸ μέρος, τούτο παντελές τῆ παρθένω. Αγγέλων ἐπανήρησαι πολι-20 τείαν ; μετά τῶν ἀζύγων ἐτάχθης ; μὴ καταπέσης εἰς σάρκα, μή κατενεχθής είς ύλην, μή τζ ύλη γαμηθής, κάν άλλως άγαμος μένης. 'Οφθαλμός πορνεύων ού φυλάσσει την παρθενίαν, γλώττα πορνεύουσα τῷ πονηρῷ μείγνυται. Πόδες

10, 2 αν οπ. S mg. D | 3 κάλλιον ASP cott. P¹ καὶ μὴ Q | μἡ δὴ VP² Maur. μὴ δὲ Z μἡ τε P || 5 ἀλλήλοις SCD | συνδεσμεῖσθα: P || 6 ἀλλήλων : ἔν ἐξ ἀλλήλων SCD || 7 ἦν : ἢ A || εἰ μὴ ἦν γάμος P || 7-8 τὸν βίον παρῆλθεν SPCD cott. D² || 8 εἰ οπ. ASCD || 9 καρποφορῶν ex -φορὸν S² || θεῷ : τῷ θεῷ AP Maur. τῷ θεῷ καὶ τῷ βίω habet post γέγονας (10) P cott. P² | σὸ : καὶ σὸ BVQZP Maur. || 10 καὶ οπ. S add. S² || 10 ἐκ μητρὸς μητέρα P || 11-12 τὸ μὲν - κρύπτεται οπ. Z || 12 κάλλος σου A || θρύπτεται SPCD (κρυπτ-P²) || τῷ θεῷ B || 14 κροσωτοῖς P || 15 καὶ supra uersum add. P² οπ. Z || 16 τι καὶ χριστοῦ S cott. S² || τι οπ. Z || 17 μἡ δλως SCD || 18 γενέσθω SP cott. P² || 19 παντελές ex παντελῶς D² || ἐπανήρησιι : ἤρησαι BVZP || 20 πολιτείαν ὡ παρθένε P || ἐτάγης A || καταπέσης : κατενεχθῆς BVZP² Maur. μὴ καταπέσης οπ. P add. P² || 21 κατενεχθῆς BVZP² Maur. μὴ καταπέσης οπ. P add. P² || 21 κατενεχθῆς : μετενεχθῆς D || 22 μείνης C || 23 γλῶσσα PC || μήγνιται SPCD

10. Le mariage est une belle chose; mais je ne puis dire qu'il est supérieur à la virginité. Cette dernière, en effet, ne serait pas une grande chose, si elle n'était pas plus belle que ce qui est effectivement beau. Ne vous offusquez pas, vous qui êtes soumises au joug du mariage : « Il vaut mieux obéir à Dieu plutôt qu'aux hommesa. » Cependant, soyez unies les unes aux autres, vierges et femmes mariées, ne soyez qu'un dans le Seigneur et servez-vous d'ornement les unes aux autres. Il n'y aurait pas de célibat, s'il n'y avait pas de mariage : en effet, d'où la vierge est-elle venue en cette vie ? Le mariage ne serait pas vénérable, s'il n'avait comme fruit la vierge pour l'offrir à Dieu et à la vie. Honore, toi aussi, ta mère, de qui tu es née; honore, toi aussi, celle qui a une mère et qui est mère. La vierge n'est pas mère, mais elle est l'épouse du Christ. La beauté qui paraît au dehors n'est pas cachée; mais celle qui échappe aux regards est vue par Dieu. « Toute la gloire de la fille du roi vient de l'intérieur; elle est vêtue d'une robe à franges d'or semée de diverses couleurs », qu'il s'agisse soit de ses actions, soit de sa contemplation. Que celle qui est sous le joug du mariage soit en partie au Christ, et que la vierge soit entièrement au Christ; que la première ne soit pas totalement liée au monde, mais que la seconde ne soit absolument pas du monde ; car ce qui pour la femme sous le joug n'est qu'une partie, cela est tout pour la vierge. Tu as choisi la vie des anges? Tu t'es rangée parmi ceux qui ne se marient pas? Ne tombe pas jusqu'à la chair, ne te ravale pas jusqu'à la matière, de peur que tu ne te maries avec la matière, tout en étant par ailleurs hors du mariage. Un œil de prostituée ne protège pas la virginité; une langue de prostituée a commerce avec le Malin ; des

10, a. Act. 5, 29. b. Ps. 44, 14.

<sup>10, 22-28</sup> δφθαλμός πορνεύων — τὰ μισούμενα ΜΑΝΙΜUS CONFESSOR, Loci Communes, PG 91, 737 B

άτακτα βαίνοντες έγκαλουνται νόσον ή κίνδυνον τῷ νῷ. 25 Παρθενευέτω καὶ ἡ διάνοια τμὴ ἡεμδέσθω καὶ πλανάσθω, μή τύπους έν αύτη φερέτω πονηρών πραγμάτων — καὶ δ τύπος μέρος πορνείας έστί —, μη είδωλοποιείτω τη ψυχή τά μισούμενα.

11. 'Ο δὲ εἴπεν αὐτοῖς ' « Οὐ πάντες χωροῦσι τὸν λόγον, άλλ' οίς δέδοται\* ». 'Οράτε τοῦ πράγματος τὸ ὑψηλόν; Μικρού και άχώρητον εύρίσκεται. Πώς γάρ οὐ κρείττον σαρχός, τὸ ἐκ σαρχὸς γενόμενον μὴ γεννᾶν εἰς σάρκα ; Πῶς 5 γάρ ούκ άγγελικόν το σαρκί συνδεδεμένην μή κατά σάρκα ζην, άλλ' είναι της φύσεως ύψηλοτέραν ; Ἡ σάρξ τῷ κόσμω προσέδησεν, άλλ' ὁ λογισμὸς πρὸς Θεὸν ἀνήγαγεν ή σὰρζ έδάρησεν, άλλ' ὁ λογισμός ἐπτέρωσεν ' ἡ σὰρζ ἔδησεν, άλλ' ὁ πόθος έλυσεν. "Ολη τέτασο πρός Θεόν, ἄ παρθένε, τῆ ψυγῆ 10 — τούτο γάρ αύτο καὶ ἀνδράσι νομοθετώ καὶ γυναιζί —, καὶ οὐ μή τί σοι φανἢ τῶν ἄλλων καλόν, ὅσα τοῖς πολλοῖς : ού γένος, ού πλούτος, ού θρόνος, ού δυναστεία, ού τό έν εύχροία και συνθέσει μελών φανταζόμενον κάλλος, χρόνου C καὶ νόσου παίγνιον. Εἰ ὅλην ἐκένωσας πρὸς Θεὸν τοῦ φίλτρου 15 την δύναμιν, εί μη δύο σοι είη τὰ ποθούμενα, καὶ τὸ μέον καὶ τὸ μένον καὶ τὸ δρώμενον καὶ τὸ ἀόρατον, ἄρα τοσοῦτον

10, 24 ἐκκαλούνται AD Maximus | κίνδυνον τῷ νῷ : κινούνται νόσφ BVQ Z κ. ν. τῷ νῦν P τῷ νῦν del. P¹ κίνδυνον tantum Maur. | 25 καί! : μή ΒVQZP1 Maur. | 26 πονηρών : πορνικών Β

11, 1 ὁ δὲ ἰησοῦς Ρ Αόγον τοῦτον AS\* 3 κρείττω ABPD κρείττων P<sup>2</sup> ] 4 γεννώμενον S γενόμενον ex emend. Q | είς om. V | 5 γάρ om. SCD | 8 άλλ<sup>21</sup> om. BVZP | δ δέ P || 10 αύτος A || 11 και μή SC || καλών BQZSC corr. S¹C² | 12 οό² : ούτε P [[ 13 εύχροία ex γροία S³ χροιά C | 15 δύο είτ σοι SCD δύο σού είη Β , 16 καὶ τὸ μένον και το όρώμενον om. Migne

11. a. Matth. 19, 11.

pieds dont la démarche est désordonnée accusent une maladie ou un risque pour l'esprit. Que la pensée aussi soit vierge; qu'elle ne tourbillonne pas, qu'elle ne vagabonde pas, qu'elle ne porte pas en elle des images de choses mauvaises, car l'image est une partie de la débauche ; que les choses haïssables ne prennent pas forme dans l'âme.

11. Et le Christ leur dit : « Tous ne comprennent pas ce langage, mais seulement ceux auxquels cela a été donné\*. • Voyez-vous combien ce dont il s'agit est élevé? Cela se trouve presque impossible à comprendre. N'est-ce pas une chose supérieure à la chair, que ce qui est né de la chair n'engendre pas dans la chair? N'est-ce pas une chose angélique, que ce qui est lié à la chair ne vive pas selon la chair, mais s'élève au-dessus de sa nature? La chair lie au monde, mais la raison fait monter vers Dieu; la chair alourdit, mais la raison donne des ailes1; la chair crée des liens, mais le désir les délie. De toute ton âme sois tendue vers Dieu, ô vierge! - je donne cette directive aux hommes comme aux femmes -; que rien d'autre ne te paraisse beau dans ce que le vulgaire trouve beau : ni la naissance, ni la richesse, ni le trône, ni la puissance, ni cette beauté qui se manifeste par l'agrément des couleurs et l'heureuse proportion des membres, et dont le temps et la maladie se jouent. Si tu as épuisé tout entier, du côté de Dieu, le charme puissant de l'amour, si tes désirs n'ont pas deux objets : ce qui s'écoule et ce qui demeure, ce qui se voit et ce qui est invisible2, alors tu as été si

(Phèdre 246 d s.) et a été amplement illustrée par P. Councelle dans Connais-toi toi-même, Paris 1975, p. 562-623. Pour Grégoire, cf. aussi Discours 2, 7. Remarquer, tout de suite après, l'expression δ πόθος έλυσεν, οù πόθος signifie le désir de retourner à la patrie céleste ; cf. plus loin, chap. 12, et Discours 39, 8 ; 41, 5, etc.

2. L'opposition entre réalité terrestre et réalité céleste est exprimée en termes platoniciens : « ce qui s'écoule » et « ce qui est

invisible \*; cf. • Il platonismo cristiano •, p. 1356.

<sup>1.</sup> L'image de l'aile de l'âme est très fréquente dans la littérature chrétienne antique. Elle dérive, comme on le sait, de Platon

έτρώθης τῷ ἐκλεκτῷ βέλει», καὶ τοῦ νυμφίου τὸ κάλλος κατέμαθες, ὤστε καὶ δύνασθαι λέγειν ἐκ τοῦ νυμφικοῦ δράματός τε καὶ ἄσματος ὅτι « γλυκασμὸς εἶ καὶ ὅλος 20 ἐπιθυμία» ».

· 12. 'Ορᾶτε τὰ ἐμπεριλαμβανόμενα τοῖς μολιβδίνοις όχετοῖς ρεύματα, ότι τῷ λίαν στενοχωρεῖσθαι καὶ πρὸς ἐν φέρεσθαι 297 Α τοσούτον έκδαίνει πολλάκις την ύδατος φύσιν ώστε καὶ πρός τὸ ἄνω χωρεῖν ἀεὶ τὸ κατόπιν ώθούμενον. Οὕτως ἐὰν ο σφίγξης τὸν πόθον καὶ όλη Θεῷ συναφθής, ἄνω χωρίσης, ού μή κάτω πέσης, ού μή διαχυθής, όλη Χριστού μενείς, μέχρις ᾶν καὶ Χριστόν ἴδης τὸν σὸν νυμφίον. ᾿Απρόσιτον σεαυτήν φύλαττε καὶ λόγω καὶ ἔργω καὶ βίω καὶ διανοήματι καί κινήματι. Πανταχόθεν ὁ Πονηρὸς περιεργάζεταί σε, 10 πάντα κατασκοπεί, ποῦ βάλη, ποῦ τρώση μή τι παραγυμνούμενον εύρη καὶ πρὸς πληγήν ἔτοιμον. "Όσω καθαρωτέραν όρα, τοσούτω μαλλον σπιλώσαι φιλονεικεί και γάρ έσθητος λαμπράς οἱ σπίλοι περιφανέστεροι. Μή δφθαλμός δφθαλμὸν έλκέτω, μή γέλως γέλωτα, μή συνήθεια νύκτα, 15 μὴ νὺξ ἀπώλειαν. Τὸ γὰρ κατὰ μέρος ὑρελκόμενον καὶ κλεπτόμενον άνεπαίσθητον μέν τήν πρός το παρόν έχει Β βλάθην, εἰς τὸ κεφάλαιον δὲ τῆς κακίας ἀπαντᾶ.

18. « Οὐ πάντες, φησί, χωροῦσι τὸν λόγον τοῦτον, ἀλλ' οἶς δέδοται\* ». Τὸ « δέδοται » ὅταν ἀκούσης, μηδὲν αἰρετικὸν πάθης, μὴ τὰς φύσεις εἰσαγάγης, μὴ τοὺς χοῖκοὺς

11, 19 Show BZ

12, Ι μολιδδείνοις S μολιδέοις C μολίδοις A  $\parallel$  2 τῷ : τὸ ZP\* τὸν P  $\parallel$   $\parallel$  ἐκβαίνει ex ἐκβάνει B καὶ ἐκβαίνει P corr. P\*  $\parallel$  ὅδατος : τοῦ ῦδατος P  $\parallel$  τὴν ὅδατος πολλάκις VQ Z Maur.  $\parallel$  φύσιν : φησιν A  $\parallel$  4 τὸ¹ : τὰ SP corr. P\*  $\parallel$  τὸ κατόπην S τῷ κατόπιν BV ZPD τῷν κατόπιν A  $\parallel$  ἀθούμενα ACD  $\parallel$  οὕτως καὶ σὑ P  $\parallel$  5 χωρήσης P  $\parallel$  6 πέσεις A  $\parallel$  διαχυθεῖς A  $\parallel$  μένεις ABQP (μενεῖς P\*G mg.) μὲν ἔς G  $\parallel$  7 είδης A  $\parallel$  8 σαντὴν A ἑαυτὴν BVPZ Maur.  $\parallel$  10 βάλει AZSD  $\parallel$  τρώσει BVZS  $\parallel$  μἡ τι ex μήτη B μήτε Z  $\parallel$  11 καθαρώτερον CD  $\parallel$  12 τοσοῦτον A τοσοῦτο S  $\parallel$  16 ἀναιπαίσθητον A

13, 2 το δέ δέδοται DQ || 3 τὰς κατὰ δόξης μανιχαϊκῆς φύσεις D κατὰ δόξης μανιχαϊκῆς (uet -ην -ὴν) habent ut glossema 5° mg. PV mg.

profondément blessée par la flèche de choix<sup>h</sup>, et tu as si bien compris la beauté de l'époux que tu peux emprunter les paroles du drame et du chant nuptial, en disant : « Tu es douceur et tout entier désire. »

12. Voyez les eaux courantes enfermées dans des tuyaux de plomb : subissant une forte pression et dirigées vers un seul point, souvent elles dérogent si bien à la nature de l'eau qu'elles jaillissent en l'air sous l'effet de la poussée constante qu'elles subissent. De même, si tu resserres ton désir, si tu es tout entière unie à Dieu1, si tu t'élèves vers le haut, tu ne retomberas pas en bas, tu ne te dissiperas pas, tu resteras tout entière au Christ, jusqu'à ce que tu voies le Christ, ton époux. Garde-toi inaccessible par ta parole, lon action, ta vie, ta pensée et ton mouvement. De tous côtés le Malin travaille autour de toi, il observe tout pour voir où frapper, où blesser, au cas où il trouvera quelque point découvert et exposé aux coups ; plus il te voit pure, plus il s'acharne à te salir, car sur un habit splendide les taches sont plus apparentes. Que l'œil n'attire pas l'œil, que le rire n'attire pas le rire, que la familiarité n'attire pas la nuit, que la nuit n'attire pas la perdition. Quand on se laisse peu à peu attirer et dépouiller, on ne s'aperçoit pas immédiatement du dommage, mais on va vers le comble du vice.

13. • Tous, dit-il ne comprennent pas ce langage, mais seulement ceux auxquels cela a été donné. • Lorsque tu entends le mot « a été donné », garde-toi de tout sentiment hérétique, n'introduis pas des natures diffé-

11. b. Cf. Is. 49, 2 (LXX). c. Cant. 5, 16. 18. a. Matth. 19, 11.

L'expression, très concrète (Θεῷ συναφθῆς), exprime l'aspect mystique de la sensibilité de Grégoire.

καὶ πνευματικούς καὶ τούς μέσους. Εἰσὶ γάρ τινες ούτω διακείμενοι κακῶς ώστε οἴεσθαι τούς μὲν πάντη ἀπολλυμένης εἴναι φύσεως, τούς δὲ σωζομένης, τούς δὲ οὕτως ἔχειν ὅπως ἀν ἡ προαίρεσις ἄγη πρὸς τὸ χεῖρον ἡ βέλτιον. Ἐπιτηδειότητα μὲν γὰρ ἄλλον ἄλλου μαλλον ἡ ἔλαττον ἔχειν, κάγὼ C δέχομαι, οὐκ ἀρκεῖν δὲ τὴν ἐπιτηδειότητα πρὸς τελείωσιν ·

10 λογισμόν δὲ εἶναι τὸν ταύτην ἐκκαλούμενον, ἵνα ἡ φύσις εἰς ἔργον προέλθη, καθάπερ λίθος πυρίτης σιδήρω κρουσθείς, καὶ οὕτω πῦρ γένηται. "Όταν ἀκούσης " « Οἴς δέδοται », πρόσθες δέδοται μὲν τοῖς βουλομένοις καὶ τοῖς οὕτω νεύουσι. Καὶ γὰρ ὅταν ἀκούσης " « οὐ τοῦ θέλοντος οὐδὲ τοῦ τρέχοντος,

15 άλλά τοῦ ἐλεοῦντος Θεοῦ» », συμδουλεύω σοι ταὐτὸν ὑπολαβεῖν. Ἐπειδὴ γάρ εἰσί τινες οἱ τοσοῦτον μέγα φρονοῦντες τοῖς κατορθώμασιν ώστε τὸ πᾶν ἐαυτοῖς διδόναι καὶ μηδὲν

13, 4 τοὺς πνευματικοὺς SCDP Maur. || τοὺς οπ. || || οὐτω τινες BVQZ Maur. || 5 πάντως AD || ἀπολελυμένης A || 7 ἄγει P ἀγάγη A || 8 μέν ex emend. S || 9 post ἀρκεῖν δὲ add. μάλλον BVQZP μόνην add. Maur. || 10 ἐκκαλούμενον ex ἐγκαλούμενον S² εἰσκαλούμενον AD || 11 προέλθοι P || καθάπερ γὰρ ABQZS²D² || 12 οὕτω : αὐτὸς ACDQ (οὕτω D² mg.) αὐτὸ S || πῦρ mg. D² Maur. : σίδηρος codd. || γίνεται BSCD corr. D² mg. γένηται σίδηρος || 13 βουλομένοις : καλουμένοις Maur. || 16 μέγα φρονοῦντες ABSC : μεγαλοφρονοῦντες VQZDP² μεγάλα φρονοῦντες P || 17 ἐπὶ τοῖς κατορθώμασι || Μαυr. || καὶ τὸ πᾶν Z

rentes : les terrestres, les spirituelles et les intermédiaires1; car il y a des gens qui sont dans de si fâcheuses idées qu'ils s'imaginent que les uns sont d'une nature qui va totalement à la perte, que d'autres sont d'une nature qui va au salut, et que d'autres suivent leur choix pour le mal ou le bien. Que les uns aient des dispositions meilleures que les autres, ou moins bonnes, je l'admets, moi aussi; mais j'admets que les dispositions ne suffisent pas pour arriver à la perfection. C'est la raison qui excite ces dispositions pour que la nature passe à l'action, comme on obtient le feu quand le fer irappe le silex. Lorsque tu entends : « ceux auxquels cela a été donné », ajoute : cela a été donné à ceux qui veulent et qui penchent de ce côté. En effet, lorsque tu entends : « Ce n'est pas le fait de celui qui veut ni de celui qui court, mais de Dieu qui a pitiéb », je te conseille de penser de même. Comme il y a certains hommes si siers de leurs résultats<sup>2</sup> qu'ils attribuent tout

dérive de la « conversion » d'Achamoth au Sauveur. Ces hommes, que les Valentiniens identifiaient avec les catholiques, se réservant à eux-mêmes la prérogative d'être des « pneumatiques » (spirituels), peuvent être sauvés ou damnés, suivant la façon dont ils se comportent avec leur libre arbitre. Pour eux, une bonne conduite de vie est nécessaire pour obtenir 🖩 salut, qui est réservé par nature aux spiritueis , aux élus. Les hommes de la troisième catégorie, les « matériels », sont, en revanche, exclus du salut. La matière nait des passions d'Achamoth, qui furent séporées d'Achamoth même grâce à l'intervention du Sauveur. En face de cette anthropologie, Grégoire accepte seulement l'existence d'une plus ou moins grande disposition (ἐπιτηδειότης) au bien, avec la restriction, cependant, qu'une telle prédisposition n'est pas suffisante à l'accomplissement de la vie parfaite (τελείωσις) : la raison aussi est nécessaire (cf. le chap. 20). Lorsque quelqu'un a la prédisposition (que Dieu, du reste, donne à tous) et la volonté raisonnable, alors c'est à celui-là que se réfère l'expression : « ceux auxquels cela a été donné «.

2. Série de termes du vocabulaire stoicien (cf. ce qui a été dit plus haut en 32, 5) : κατόρθωμα signifie l'action droite ; προαιρεῖσθαι désigne le choix du libre arbitre (τὸ ἐφ' ἡμῖν), cf. chap. 16 et 20 ; ἡγεμών νοῦς (ου ἡγεμονικόν : chap. 14) indique l'esprit humain (expression courante : cf. Discours 6, 5; 38, 7; 40, 37; 41, 11).

<sup>13.</sup> b. Rom. 9, 16.

Valentin, qui divisait le genre humain en trois catégories. A la première appartenaient les «spirituels»; ils devaient leur origine au fait que le fruit de l'enfantement de leur mère Achamoth, à la vue des anges qui se trouvaient auprès du Sauveur, fut ignoré du démiurge, dans lequel il fut déposé à son insu, afin que, semé par l'intermédiaire du démiurge lui-même dans l'âme qui proviendrait de lui et dans ce corps matériel, porté et nourri par l'âme et le corps, il devienne prêt à accueillir le Logos parfait. Le démiurge est le pêre et le créateur des hommes de la seconde catégorie, les « psychiques »; la substance psychique dont ils sont faits et dont est fait le démiurge,

τῷ ποιήσαντι καὶ σοφίσαντι καὶ χορηγῷ τῶν καλῶν, διδάσκει τούτους ὁ λόγος ὅτι καὶ τὸ βούλεσθαι καλῶς δεῖται τῆς παρά

20 Θεοῦς βοηθείας τα μάλλον δέ, αὐτὸ τὸ προαιρεῖσθαι τὰ δέοντα θεῖόν τι καὶ ἐκ Θεοῦ δῶρον φιλανθρωπίας δεῖ γὰρ καὶ τὸ

- D ἐφ' ἡμῖν εἴναι, καὶ τὸ ἐκ Θεοῦ σώζεσθαι. Διὰ τοῦτό φησιν.
- 300 A « Οὐ τοῦ θέλοντος » · τοῦτ ἐστιν, οὐ μόνον τοῦ θέλοντος, « οὐδὰ τοῦ τρέχοντος » μόνον, ἀλλὰ καὶ « τοῦ ἐλεοῦντος Θεοῦ ».
  - 25 Είτα, ἐπειδή καὶ τὸ βούλεσθαι παρά Θεοῦ, τὸ πᾶν εἰκότως ἀνέθηκε τῷ Θεῷ. "Όσον ᾶν δράμης, ὅσον ᾶν ἀγωνίση, χρήζεις τοῦ διδόντος τὸν στέφανον. « Έὰν μὴ Κύριος οἰκοδομήση οἴκον, εἰς μάτην ἐκοπίασαν οἱ οἰκοδομοῦντες αὐτόν. Έὰν μὴ Κύριος φυλάζη πόλιν, εἰς μάτην ἡγρύπνησαν

30 οἱ φυλάσσοντες αὐτήν<sup>4</sup> ». « Οἶδα, φησίν, ὅτι οὐ τοῖς κούφοις ὁ δρόμος, οὐδὲ τοῖς δυνατοῖς ὁ πόλεμος, οὐδὲ τῶν μαχομένων ἡ νίκη<sup>8</sup> », οὐδὲ τῶν εὐπλοούντων οἱ λιμένες ἀποσῶσαι τὸ σκάφος.

14. Καὶ τοῦτο ἀλλαχοῦ λεγόμενον καὶ νοούμενον, καὶ Τόως ἀναγκαῖον προσθεῖναι καὶ τὸ ἐπελθὸν τοῖς εἰρημένοις, ἴνα τὸν ἐμὸν πλοῦτον καὶ ὑμῖν χαρίσωμαι. "Ηιτησεν ἡ μήτηρ τῶν υἱῶν Ζεβεδαίου φιλότεκνόν τι πάθος παθοῦσα»
παὶ τὸ μέτρον ἀγνοοῦσα τῶν αἰτουμένων — πλὴν συγγνωστὴ δι' ὑπερδολὴν φίλτρου καὶ ὀφειλομένην εὐνοιαν τέκνοις. Οὐδὲν γὰρ μητρὸς εὐσπλαγχνότερον ' καὶ τοῦτο λέγω, ἵνα

13, 18 σοφήσαντι SDP σοφίσταντι V || 20 τοῦ θεοῦ SP corr. S² || καὶ κότὸ B || δέοντα εκ μέλλοντα P² || 21 καὶ τὸ εκ τὸ corr. P² || 22 τὸ del. P² || 23-24 οἱ μόνον — τρέχοντος οπ. CD τοῦτ' — θέλοντος οπ. P add. P² οἱ μόνον τοῦ θέλοντος οπ. S μόνον add. S² || 23 οἱ μόνον δὲ A || 24 μόνον οπ. A || καὶ οπ. S add. S² || 26 ἀνεθήκαμεν A || δράμης εκ δραμήση S² || όσον ἀν ἀγωνί- οπ. S add. S² || 27 χρήζεις codd. : χρήζης Maur. || 28 οΙκον οἰκοδομήση D || 29 ἡγρύπνησεν SCDQ (-σαν S²) || 30 ὁ φολάσσων SCDQ (οἰ-σοντες S²) || οὰ τοῖς εκ αὐτοῖς S¹ || κούφοις εκ κούφοι S² || 31 οὐδὲ¹ : οὕτε B || 32 οὐδὲ : οὅτε B V Q Z Maur. || εὐπλούντων B Maur. (corr. B²) || ἀλλὰ καὶ θεοῦ V Q Z P²

14, 1 οίδα και νοούμενον P ] 2 προσθήναι SP corr. S\* || 3 πλούτον

à eux-mêmes et rien à leur créateur, à l'auteur de leur sagesse et au dispensateur des biens, cette parole leur apprend que même la bonne volonté a besoin du secours de Dieue; ou plutôt, le choix lui-même de l'accomplissement du devoir est une chose divine et un don de la bonté de Dieu : il faut, en effet, qu'il y ait d'une part ce qui dépend de nous, et que d'autre part nous soyons sauvés par Dieu. Voilà pourquoi l'Apôtre dit : «Ce n'est pas le fait de celui qui veut », c'est-à-dire c'est le fait non seulement de celui qui veut et non seulement « de celui qui court », mais encore de Dieu qui ■ pitié ». Dès lors, puisque même la volonté vient de Dieu, l'Apôtre a légitimement attribué le tout à Dieu. Quelle que soit ta course, quel que soit ton combat, ... tu as besoin de celui qui donne la couronne. « Si le Seigneur ne bâtit une maison, en vain ont peiné ceux qui la bâtissent ; si le Seigneur ne garde une ville, en vain ont veillé ceux qui la gardenta. \* « Je sais, dit-il, que la course n'appartient pas aux agiles, ni la guerre aux puissantse », ni la victoire à ceux qui combattent, ni les ports à ceux qui font une heureuse navigation, mais c'est à Dieu de produire la victoire et de conduire le vaisseau intact jusqu'aux ports.

14. Peut-être est-il nécessaire d'ajouter à ce qui a été dit un autre passage et une autre pensée, qui me viennent à l'esprit; ainsi je vous ferai part de ma richesse. La mère des fils de Zébédée, poussée par son amour maternel, présente une requête, sans mesurer l'importance de sa demande; elle était néanmoins excusable à cause de l'excès de son amour et à cause de l'affection que l'on doit à ses enfants. Car rien n'est plus tendre qu'une mère;

ex πλούτο Β || 4 παθούσα πάθος Α πάθος οπ. BVZ del, Q Maur. || 5 συγγνωστή ex emend, S¹P¹ σύγγνοστος C συγγνωστός P || 7 τούτω Α

<sup>13.</sup> c. Ibid., et cf. Phil. 2, 13. d. Ps. 136, 1. e. Eccl. 9, 11. 14. a. Cf. Matth. 20, 20.

τιμάσθαι διδάζω καὶ νομοθετήσω μητέρας. "Ηιτησεν οὐν τὸν Ἰησοῦν ἡ μήτηρ ἐκείνων, ἔνα ἐκ δεξιῶν καθίσαι καὶ ἔνα ἐξ 10 ἀριστερῶνδ. 'Αλλὰ τί ὁ Σωτήρ; 'Ερωτὰ πρῶτον εἰ τὸ ποτήριον δύνανται πιεῖν ὁ αὐτὸς πίνειν ἡμελλενδ. 'Ως δὲ καὶ τοῦτο ώμολογήθη καὶ ὁ Σωτήρ ἐδέξατο — ἤδει γὰρ κἀκείνους τῷ αὐτῷ τελειουμένουςδ, μάλλον δέ, τελειωθήσεσθαι μέλλοντας —, τί φησι; «Τὸ μὲν ποτήριον πίονται, οθαὶ μέλλοντας —, τί φησι; «Τὸ μὲν ποτήριον πίονται, ἐμόν, φησί, τοῦτο δοῦναι, ἀλλ' οἶς δέδοται! » Οὐδὲν οῦν ὁ ἡγεμών νοῦς; οὐδὲν ὁ πόνος; οὐδὲν ὁ λόγος; οὐδὲν ἡ φιλοσοφία; οὐδὲν τὸ νηστεῦσαι, τὸ ἀγρυπνῆσαι, τὸ χαμευνῆσαι; τὸ πηγὰς στάξαι δακρύων; Τούτων οὐδέν, ἀλλὰ κατά τινα ἀποκλήρωσιν καὶ Ἱερεμίας ἀγιάζεταις καὶ ἄλλοι ἐκ μήτρας ἀλλοτριοῦνται<sup>6</sup>;

15. Φοδοῦμαι μή καὶ ἄτοπός τις εἰσέλθη λογισμός, ώς τῆς ψυχῆς ἀλλαχοῦ που πολιτευσαμένης, εἶτα τῷ σώματι τούτῳ ἐνδεθείσης, καὶ ἐκ τῆς ἐκεῖσε πολιτείας τῶν μέν λαβόντων τὴν προφητείαν, τῶν δὲ κατακρινομένων, ὅσοι 5 κακῶς βεδιώκασιν. 'Αλλ' ἐπειδὴ τοῦτο ὑπολαδεῖν λίαν ἄτοπον καὶ οὐκ ἐκκλησιαστικόν — ἄλλοι μὲν γάρ περὶ Τῶν δογμάτων παιζέτωσαν, ἡμῖν δὲ τὰ τοιαῦτα παίζειν οὐκ ἀσφαλές —, κάκεῖ τῷ «καὶ οἶς δέδοται» » πρόσθες τὸ

14, 8 διδάξω καὶ om. BVZP Maur. | τὰς μητέρας Maur. | 9 ἐκείνος SCDP | καθίσαι εκ καθήσαι S² | 10 τί οὖν P οὖν del. P² || τὸ πρῶτον BVQZP || 11 δύγανται εκ δύναται Q || ἔμελλεν SCD | 12 ὁμολογήθη P | 13 αὐτῷ om. S add. S² || 15 καθίσαι εκ καθήσαι S² || δεξιῶν μου Maur. || ἐξ om. ACD corr. D² || 18 τὸ νηστεῦσαι τὸ ἀγρυπνήσαι τὸ χαμευνήσαι : τὸ νηστεῦσαι οὐδὲν τὸ χαμευνήσαι, τὸ ἀγρυπνήσαι VQZ Maur., τὸ νηστεῦσαι τὸ ἀγρυπνήσαι tantum C | 19 στάξαι εκ στενάξαι P²

15, 2 που om. BVQZP Maur. || 3 τούτφ εx τούτων Α' || έκεῖσε : ἐκείθεν ■ Maur. || 5 λέχν om. S add. S' || 7 τοιούτων δογμάτων ΒΡ Maur. del. P' || 8 τφ : τὸ ACDVZP || πρόσθες om. S add. S'

14. b. Cf. Matth. 20, 21. c. Cf. Matth. 20, 22. d. Matth.

et je le dis pour enseigner à honorer les mères et pour en faire une loi. La mère de ces deux Apôtres demande donc à Jésus de les faire siéger l'un à sa droite, l'autre à sa gauche<sup>b</sup>. Mais que répond le Sauveur? Il demande d'abord s'ils sont capables de boire la coupe que lui-même devait boire. Lorsqu'ils eurent répondu affirmativement et que le Sauveur eut acceptés - car il savait qu'eux aussi étaient conduits à la perfection par le même moyen que luie, ou plutôt devaient y être conduits -, que dit-il? « La coupe, ils la boiront, mais faire siéger à droite et à gauche, ce n'est pas à moi de donner cela, mais c'est pour ceux auxquels cela a été donné<sup>r</sup>. » N'est-ce donc rien que l'esprit qui gouverne? Rien, le travail? Rien, la raison? Rien, la philosophie1? Rien, de jeûner, de veiller, de coucher sur la dure, de répandre des torrents de larmes? Rien de cela ne comptet-il, mais est-ce d'après un sort fatal que Jérémie est sanctifiés et que d'autres sont rejetés dès le sein maternelh?

15. Je crains qu'une pensée absurde ne se glisse dans les esprits: l'âme aurait vécu ailleurs, puis se serait unie à un corps<sup>2</sup>; et, d'après leur vie là-bas, les uns recevraient le don de prophétie<sup>3</sup> et les autres seraient condamnés, ceux qui auraient mal vécu. Mais s'imaginer cela est tout à fait absurde et étranger à l'Église; que d'autres plaisantent sur ces croyances; nous, nous trouvons que la plaisanterie sur de tels sujets n'est pas un terrain sûr. Ici, aux mots: ceux auxquels cela a été donné\*, ajoute: et qui en sont

20, 23. e. Cf. Hebr. 1, 10; 5, 8-10. f. Matth. 20, 23. g. Cf. Jer. 1, 5. h. Cf. Rom. 9, 11-13.

15. a. Matth. 19, 11.

<sup>1.</sup> Au sens de : recherche de la perfection. P.G.

Ici Grégoire est en polémique avec son mattre Origène, dont il rejette la doctrine de la préexistence des âmes raisonnables (νόες), cf. · Influenze di Origène ·, p. 51-54.

<sup>3.</sup> Comme Jérémie, dont il vient d'être question. P.G.

37, 15-17

α τοῖς οὖσιν ἀζίοις », οἱ τὸ εἶναι τοιοῦτοι οὐ μόνον παρὰ 301 Α τοῦ Πατρὸς εἰλήφασιν, ἀλλὰ καὶ ἑαυτοῖς δεδώκασιν.

16. « Εἰσὶ γὰρ εὐνοῦχοι οἶτινες ἐκ κοιλίας μητρὸς εὐνουχίσθησαν» », καὶ τὰ ἑξῆς. Σφόδρα ἐδουλόμην ἀνδρικόν τι περὶ τῶν εὐνούχων ἔχειν εἰπεῖν. Μὴ μέγα τι φρονεῖτε οἱ ἐκ φύσεως εὐνοῦχοι. Τὸ γὰρ τῆς σωφροσύνης ἴσως ἀκούσιον. 5 Οὐ γὰρ ῆλθεν εἰς βάσανον, οὐδὲ τὸ σωφρονεῖν ἐδοκιμάσθη διὰ τῆς πείρας. Τὸ μὲν γὰρ ἐκ φύσεως ἀγαθόν, ἀδόκιμον τὸ δ' ἐκ προαιρέσεως, ἐπαινετόν. Τίς πυρὶ χάρις τοῦ καίειν τὸ γὰρ καίειν ἐκ φύσεως ἔχει. Τίς ὕδατι χάρις τοῦ καίτω φέρεσθαι; τοῦτο γὰρ ἔχει παρὰ τοῦ δημιουργήσαντος. Τἰς 10 χιόνι τῆς ψυχρότητος χάρις; ἢ τῷ ἡλίῳ τοῦ φαίνειν; Φαίνει γὰρ κᾶν μὴ βούληται. Χαρίζου μοι τὸ βούλεσθαι τὰ βελτίονα. Χαρίζη δέ, ἐὰν σὰρξ γενόμενος πνευματικός γένη, ἐὰν τῆ μολυδίδι τῆς σαρκὸς ἐλκόμενος πνευματικός γένη, ἐὰν τῆ ἐὰν οὐράνιος εὑρεθῆς ταπεινὸς γεγονώς, ἐὰν σαρκὶ συνδεθεὶς 15 ὑπὲρ σάρκα φανῆς.

17. Έπειδη ούν το σωφρονείν ούκ έπαινετόν, άλλο τι αἰτῶ τοὺς εὐνούχους. Μή πορνεύσητε περί θεότητα. Χριστῷ συζευχθέντες, Χριστὸν μή ἀπιμάσητε. Ἰπὸ τοῦ Πνεύματος τελειούμενοι, μη ὁμότιμον ἐαυτοῖς τὸ Πνεῦμα ποιήσητε.

15, 10 έσυτούς έδεδώκασαν Β

16, 2 †δουλόμην P || 3 τι\* οπ. Μαυτ. || 6 γὰρ οπ. P add. P\* || 7 ἐπαινετέον γρ. mg. C || τοῦ ex τὸ S\* || 8 τὸ γὰρ καίειν οπ. Z || χάρις οπ. BVZP Maur. || τοῦ : τὸ SC τῷ AD || 9 καὶ παρὰ D || 10 τοῦ : τὸ SC τῷ D οπ. Q || 11 βούληται ex -εται P || 12 ἐαν\* : εἰ μή || 13 μολυδίδι scripsimus : μολιδίδι ABVQZS (ex emend.) CDP\* μολίδδη P μολίδδι Maur. || πτερωθείς AP || 14 συνδεθῆς BD || 15 φανείς ABP

17, Ι σωφρονείν : σωματικά φρονείν BVQZP Maur. | 2 χριστῷ Α || 3 τοῦ ΑQ Maur. : om. celt. || 4 τῷ πνεῦμα Ζ || ποιήσητε ex emend. S

16. a. Matth. 19, 12.

dignes; non seulement ils ont reçu du Père d'être tels, mais ils se le sont donné à eux-mêmes.

16. « Il y a, en effet, des eunuques qui le sont des le sein de leur mère » et la suite». An sujet des eunuques, je voudrais bien pouvoir dire quelque chose de viril. Ne vous enorgueillissez pas, vous qui êtes eunuques par nature. Votre chasteté est peut-être involontaire ; elle n'a pas été éprouvée ; elle n'a pas reçu la confirmation de l'expérience. Ce qui est bon par nature ne mérite pas des compliments; c'est ce qui est bon par libre choix qui est louable. Quelle estime a-t-on pour le feu parce qu'il brûle? C'est la nature qui lui donne de brûler. Quelle estime a-t-on pour l'eau parce qu'elle descend? C'est le créateur qui lui donne cette propriété. Quelle estime a-t-on pour la neige parce qu'elle est froide, ou pour le soleil parce qu'il brille? Il brille sans le vouloir. Mérite mon estime en voulant le bien. Tu mérites mon estime si, étant chair, tu deviens spirituel<sup>1</sup> ; si, entraîné par la chair comme par du plomb, tu t'envoles dans les hauteurs2 grâce à la raison ; si l'on trouve un être céleste en toi qui es né si bas ; si, lié à la chair, tu te montres au-dessus de la chair.

17. Puisque la chasteté (dont il a été question<sup>3</sup>) n'est pas louable, c'est autre chose que je demande aux eunuques : ne vous prostituez pas en ce qui concerne la divinité<sup>4</sup>. Vous avez été unis au Christ; ne déshonorez pas le Christ. Vous recevez de l'Esprit la perfection<sup>5</sup>; ne faites pas

<sup>1.</sup> Πνευματικός n'est pas employé fréquemment par Grégoire, semble-t-il; d'ordinaire, ce terme sert à qualifier plutôt une action de l'Esprit-Saint qu'une qualité humaine (elle serait purement dus à l'action de l'Esprit).

<sup>2.</sup> Retour de l'image platonicienne déjà rencontrée au chap. 11.

La chasteté suble par nécessité, et non acceptée par l'eunuque.
 Voir le début du chap. précédent. P.G.

<sup>4.</sup> Suivant une image habituelle dans la Bible, l'adoration des faux dieux est représentée comme une prestitution (p. ex. I Chr. 5, 25). Ici, l'image est reprise pour désigner l'hérèsie. P.G.

La perfection humaine (τελείωσις) est exclusivement l'œuvre de l'Esprit, comme l'a toujours enseigné la tradition chrétienne; pour Grégoire, voir encore ci-dessus 33, 17.

5 «Εἰ ἔτι ἀνθρώποις ἤρεσκον, ὁ Παῦλός φησι», Χριστοῦ δοῦλος οὐκ ἀν ἤμην».» Εἰ κτίσματι ἐλάτρευον, οὐκ ἀν

C Χριστιανός ώνομαζόμην. Διὰ τί γὰρ ὁ Χριστιανός τίμιον;
Οὐχ ὅτι Θεὸς ὁ Χριστός; Εἰ μὴ τοῦτον ὡς ἄνθρωπον ἀγαπῶ,
φιλία πρὸς αὐτὸν συγκεκραμένος. Καίτοι καὶ Πέτρον τιμῶ,

10 άλλ' ούκ άκούω Πετριανός καὶ Παῦλον, Παυλιανός δὲ οὐκ ἤκουσα. Οὐ δέχομαι ἐξ ἀνθρώπων ὀνομάζεσθαι, παρὰ Θεοῦ γεγονώς. Οὕτως εἰ μέν, ὅτι Θεὸν ὑπείληφας, διὰ τοῦτο καλῆ Χριστιανός, καὶ καλοῖο καὶ μένοις ἐν τῷ ὀνόματι καὶ τῷ πράγματι. Εἰ δέ, ὅτι στέργεις Χριστόν, διὰ τοῦτο

15 ἐξ αὐτοῦ καλῆ, οὐδὲν πλέον νέμεις σαυτῷ τῶν ἄλλων κλήσεων, αῦ ἀπό τινος ἐπιτηδεύματος ἡ πράγματος τίθενται.

18. 'Ορᾶτε τοὺς περὶ τὰς ἱπποδρομίας ἐσπουδακότας τούτους, οἱ ἀπὸ τῶν χρωμάτων ὀνομάζονται καὶ τῶν μερίδων, αἴς συνεστήκασιν. Ύμεῖς δὲ ἴστε τὰ ὀνόματα, κᾶν ἐγὼ μὴ λέγω. Εἰ οὕτως ἀκούεις Χριστιανός, μικρὰ δ λίαν ἡ προσηγορία, κᾶν ἐπ᾽ αὐτῆ καλλωπίζη ˙ εἰ δἑ, ὅτι καὶ Θεὸν ὑπείληφας, δεῖξον τοῖς ἔργοις ὡς ὑπείληφας. Εἰ κτίσμα ὁ Θεός, ἔτι καὶ νῦν λατρεύεις τῆ κτίσει παρὰ τὸν κτίστην. Εἰ κτίσμα τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον, μάτην ἐδαπτίσθης, καὶ τοῖς

17, 6 ήμιν Β || εἰ κτίσμα V || 7 ὀνομαζόμην Ρ || διὰ : εἰς ΒVZP Maur. || 8 εἰ δὲ μὴ Ρ || ἄνθρωπον ἀγαπῶ : ἄνθρωπος πάθω BVPZ Maur. || 9 συγκεκερασμένος ASCD || 11 ἐξ : παρὰ BVZP || 11-12 παρὰ θεοῦ ex θεοῦ corr. P² || 12 οῦτως οπ. Q ἢ οῦτως P² || 13 μένεις S || 14 καὶ : ἢ ABVZ Maur. || στέργης P || 15 πλεῖον S πλείων C || σαυτῷ : αὐτῷ BVP Maur.

18, 2 τούτους ex τούτο  $P^*\parallel 3$  alς ex al  $P^*\parallel 5$  προσηγορεία  $A\parallel xx^1$  om. BZ  $\parallel 7$  θεὸς : χριστὸς P ulòς Maur.  $\parallel 8$  ταῖς C

de l'Esprit votre égal<sup>1</sup>. «Si je cherchais encore à plaire aux hommes, dit Paul, je ne serais pas le serviteur du Christe». Si j'adorais une créature, je ne serais pas appelé chrétien. Pourquoi le nom de chrétien est-il vénérable? N'est-ce pas parce que le Christ est Dieu? On dira peut-être que je l'aime comme un homme, vu l'amitié que j'ai contractée avec le Christ? Pourtant j'honore Pierre et je ne m'entends pas appeler «Pétrien», j'honore Paul et je ne me suis jamais entendu appeler « Paulien ». Je n'accepte pas que mon nom tire son origine des hommes, moi qui suis né de Dieub. De cette façon, si tu es appelé chrétien parce que tu crois que le Christ est Dieu, puisses-tu être appelé ainsi et rester sidèle au nom, et à la réalité! Si, au contraire, c'est parce que tu aimes le Christ que tu tires de lui ton nom, tu ne t'attribues rien de plus qu'aux autres noms, qui sont imposés à cause de quelque caractéristique habituelle ou de quelque circonstance.

18. Voyez ces hommes qui sont passionnés pour les courses de chevaux : ils tirent leurs noms des couleurs qu'ils portent ou des partis qu'ils soutiennent ; vous connaissez les noms, même si je ne vous les dis pas. Si c'est de la même manière que tu as le nom de chrétien, cette appellation a bien peu d'importance, même si tu en es fler ; mais si c'est parce que tu crois que le Christ est Dieu, montre par tes actes que tu le crois. Si Dieu est une créature, tu adores la créature — encore maintenant —, au lieu du créateur. Si l'Esprit-Saint est une créature, c'est en vain que tu as été baptisé, et que tu es sain pour deux parties seulement — ou plutôt pas même pour ces deux parties, mais à cause

devaient être (comme nous le savons des citoyens de Constantinople en général) des passionnés des courses de chevaux.

<sup>17.</sup> a. Gal. 1, 10. b. Cf. Jn 1, 13.

<sup>18.</sup> a. Cf. Rom. 1, 25.

<sup>1.</sup> Défense de la divinité de l'Esprit contre les pneumatomaques et les ariens qui le considéraient comme une créature.

<sup>2.</sup> Tourous : allusion à ceux qui sont présents, et dont la plupart

<sup>3.</sup> C'est aussi au Fils, qui est Dieu, que se rapporte la doctrine erronée qui voit en lui une créature.

<sup>4.</sup> Maintenant que l'Évangile a été prêché, il est anormal qu'on adore une créature, comme au temps du paganisme. P.G.

μέν δύο μέρεσιν ύγιαίνεις, μάλλον δε ούδε έκείνοις τῷ δὲ 10 ένὶ παντελώς κινδυνεύεις. Ὑπόθου μαργαρίτην ένα είναι την Τριάδα, πανταχόθεν δμοιον καὶ ἴσον στίλδοντα. "Ο τι αν πάθη τοῦ μαργαρίτου, ή πάσα τοῦ λίθου χάρις ήφάνισται. Ούτως δταν άτιμάζης Υίον ένα τιμήσης Πατέρα, οὐ δέχεταί σου την τιμήν. Έπ' ἀτιμία τοῦ Υίοῦ ὁ Πατήρ οὐ δοξάζεται. 15 Εί σοφός υίος εύφραίνει πατέρα», πόσω μάλλον ή του Υίου Β τιμή τιμή τοῦ Πατρὸς γίνηται; Εἰ δὲ καὶ τοῦτο δέξη, τὸ « Τέχνον, μὴ δοξάζου ἐπ' ἀτιμία πατρός », ούτως οὐδὲ Πατήρ ἐπ' ἀτιμία τοῦ Υἰοῦ δοξάζεται. Εἰ δ' ἀτιμάζεις τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον, οὐ δέχεταί σου τὴν τιμὴν ὁ Υίός. Εί 20 γάρ καὶ μὴ ὡς Υίὸς ἐκ τοῦ Πατρός, ἀλλ' οὖν ἐκ τοῦ αὐτοῦ Πατρός. "Η τὸ πᾶν τίμησον ἢ τὸ ὅλον ἀτίμασον, ἴνα ἀκόλουθος σεχυτῷ τυγχάνης. Οὐ δέχομαί σου τὸ ἐξ ἡμισείας εύσεδές. "Όλον εύσεδή μένειν σε βούλομαι. 'Αλλ' εί κακῶς βούλομαι ; Σύγγγωθι τῷ πάθει. 'Αλγῷ καὶ ὑπὲρ τῷν 25 μισούντων. Μέλος ής έμον, καὶ εἰ νῦν ἀποτέμνη, μέλος καί γενήση τυχόν διά τοῦτο καὶ φιλάνθρωπα φθέγγομαι.

18, 9 δύο : δυσί VC SP\*corr. S\* [ μερίσεν C [ δ' σύχ PC ] ἐκείναις C ] 11 στίλδοντα ex στήλδοντα S\* ] 12 ἄν τι πάθη VZP\* ] 14 τοῦ οπ. ASCD ] δ οπ. A ] 15 εἰ οπ. ASC ] 16 τιμή\* : μή VZQ\* ] γίνεται ASCDP corr. P\* ] δέξη : δέξαι ACD δείξαι S δέξηται (οπ. τὸ) b ] 17 καὶ μή δοξάζου D ] 18 τοῦ οπ. SV add. S\* ] δ' οπ. VQZb Μαιτ. ] 20 γὰρ οπ. A ] 22 σεαυτῷ : ἐκυτῷ S ἐκυτὸν P νοῦς ἐκυτῷ A νοῦς σεαυτῷ S\*VQZP\* ] τυγχάνοις AQPC (-νης P\*) ] 23 μένειν : μὲν εἶναι VQZ P\*b ] ἀλλὶ εἰ : ἀλλὰ ASPCD Maur. (ἀλλὶ εἰ S\*) ] κακῶς : καθὸς VZP\*b Maur. ἀλλὰ καθὸς βούλομαι mg. Z ] 24 ita interpunxit Gallay ] 25 ῆς οπ. S add. S\* εἶ C εἰς b ] ἀποτέμνει P ] 26 γενήσει P ] καὶ\* οπ. S add. S\* [ φιλάνθρωπα ex φιλανθρωπία P\* ] 27 περὶ οπ. C

Ταύτα διά τούς εὐνούχους, ένα περί θεότητα σωφρονώσεν.

de la seule partie où tu n'es pas sain, tu es en danger pour tout l'ensemble1. Suppose que la Trinité soit un joyau semblable à lui-même sur toutes ses faces et brillant d'un égal éclat2; qu'il se produise dans le joyau un dommage quelconque, c'est tout le charme de la pierre qui a disparu. De même, quand tu déshonores le Fils pour honorer le Père, ce dernier n'accepte pas ton honneur<sup>3</sup>; le Père n'est pas glorisié au prix du déshonneur du Fils. Si un sils sage réjouit son pèreb, combien plus l'honneur du Fils deviendra l'honneur du Père! Si tu admets ceci : « Enfant, ne te glorisie pas au prix du déshonneur de ton pèrec », de même le Père n'est pas glorifié au prix du déshonneur du Fils. Si tu déshonores l'Esprit-Saint, le Fils n'accepte pas ton honneur; en effet, bien que l'Esprit-Saint ne vienne pas du Père de la même manière que le Fils, néanmoins il vient du même Père4. Honore le tout ou méprise le tout, pour être conséquent avec toi-même. Je n'accepte pas chez toi cette demi-piété. Je veux que tu restes pieux tout entier. Mais si (d'après toi) j'ai tort de le vouloir? Pardonne à mon émotion ; je souffre à cause de ceux qui me haïssent ; tu étais un de mes membres, encore que tu sois retranché maintenant ; tu redeviendras peut-être un de mes membres ; voilà pourquoi je fais entendre des paroles de bontés.

C'est là ce que j'avais à dire à cause des eunuques, afin qu'ils soient chastes au sujet de la divinité.

3. C'était la doctrine arienne qui vénérait seulement le Père.

 L'Esprit ne provient pas du Père de la même façon que le Fils (non, en fait, par γέννησις), mais il provient cependant du Père.

5. C'est un programme de pacification, fondé, cependant, comme toujours chez Grégoire, sur la conservation des fondements de la doctrine chrétienne.

6. Pour savoir combien était grand le pouvoir des eunuques à la cour de Constantinople, il suffit de lire les Rerum gestarum libri d'Ammien Marcellin. Pour ce qui est de leur attitude dans le milieu religieux, Bernardi (p. 224) pense qu'ils avaient pris parti pour l'arianisme le plus radical sous le règne de Valens et qu'ils se sont

<sup>18.</sup> b. Prov. 10, 1. c. Sir. 3, 12 (hébreu : 3, 10).

<sup>1.</sup> Comme dans la conclusion du *Discours* 33, il y a une liaison entre le symbole baptismal et la doctrine trinitaire ; nier la divinité d'une personne signifie détruire la divinité entière.

<sup>2.</sup> C'est la splendeur dont il est question dans le Discours 32, 15 et ailleurs.

19. Οὐ γὰρ ἡ περὶ σῶμα μόνον άμαρτία πορνεία καὶ μοιγεία λέγεται, άλλά καὶ ότιοῦν ήμαρτες, καὶ μάλιστα ή περί τὸ θεῖον παρανομία. Πόθεν παράσχωμεν, τοῦτο τυχὸν άπαιτήσεις. « Έπόρνευσαν, φησίν, έν τοῖς ἐπιτηδεύμασιν 5 αὐτῶνε ». 'Ορᾶς καὶ πρᾶξιν πόρνην ἀναίσχυντον; Καὶ « Ἐμοιχῶντο, φησίν, ἐν τῷ ξύλων. » 'Ορᾶς καὶ θρησκείαν τινά μοιγαλίδα ; Μή τοίνυν μοιγεύσης κατά ψυγήν, σωφρονών τῷ σώματι ' μὴ δείξης τὸ ἀκουσίως τῆ σαρκὶ σωφρονεῖν έξ ών ού σωφρονείς, έν οίς ποργεύειν δυνατός εί. Τί πεποιή-10 κατε την ἀσέδειαν ύμετέραν; Τί πάντες έπὶ τὸ χεῖρον φέρεσθε, ώς ταύτον είναι λοιπόν ή εύνουχον ή άσεδή καλεί-305 Α σθαι : Γένεσθε μετά των άνδρων, όψε γουν άνδρικόν τι φρονήσατε, φύγετε τὰς γυναικωνίτιδας, μὴ προστεθής τῷ αίσγρῷ τοῦ ὀνόματος τὸ αίσχρὸν τοῦ κηρύγματος. Βούλεσθε 15 μικρόν ἔτι τῷ λόγῳ προσκαρτηρήσωμεν, ἢ κόρον ἔχει τὰ είρημένα ; Πλήν τιμηθήτωσαν καί οἱ εύνοῦχοι τοῖς ἐξῆς : έπαινετός γάρ ὁ λόγος.

20. «Εἰσὶ γὰρ εὐνοῦχοι, φησίν, οἴτινες ἐκ κοιλίας μητρός ἐγεννήθησαν οὕτως, καὶ εἰσὶν εὐνοῦχοι οἴτινες εὐνουχίσθησαν παρὰ τῶν ἀνθρώπων, καὶ εἰσὶν εὐνοῦχοι οἴτινες εὐνοὑχισαν Β ἐαυτοὺς διὰ τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν. Ὁ δυνάμενος χωρεῖν, χωρείτω». » Δοκεῖ μοι τῶν σωμάτων ἀποστὰς ὁ λόγος τυποῦν διὰ τῶν σωμάτων τὰ ὑψηλότερα. Τὸ μὲν γὰρ μέχρι

19, Ι μόνον οπ. S add, S' || 2 άλλά οπ. S || κάν όπιοῦν D άλλά καὶ όπιοῦν ex άλλ' οδν όπι P' || 3 παρανομία : νομοθεσία D || παράσχωμαι SC παράσχωμαι APD παράσχομεν P' || 4 άπαιπεῖς VZPb Maur. || 5 πόρνην : πορνείας VQZPb Maur. || 7 μοχαλλίδα P || 8 μἡ : μήτε Q || τὸ : τῷ SC VQb com. Q' || 9 σωφρονεῖς ex σωφρονῆς S' || 11 παὐτὸν ex emend. S'D' αὐτὸν PC ] τὰ ἀσεδῆ ἢ εὐνοῦχον P || 12 γίνεσθε SC || 13 φύγε S'C φεύγε S φεύγετε A || προστεθήτω VQZPb Maur. || 16 καὶ οπ. Q 20, 2 εὐνουχήσθησαν P || 3 παρά : ὑπὸ ZP γρ. παρά Z τος. || εὐνοῦχοι οπ. VQb || εὐνούχησαν SCD || 3-4 ἐαυτοὺς εὐνούχισαν A || 6 ἀσωμάτων D || τὸ : τὸν Q || μέχρι ex ἔτι P'

19. Ce n'est pas seulement le péché concernant le corps qui s'appelle prostitution et adultère, mais tout péché que tu as commis, et surtout la transgression qui s'attaque au divin¹. Comment prouver cela, demanderas-tu peut-être? « Ils se prostituèrent, dit-il, par leurs pratiques »; tu vois bien là une œuvre honteuse de prostitution? Et : « Ils commettaient l'adultère, dit-il, avec le bois»; tu vois bien là un culte adultère? Ne sois donc pas adultère d'âme en étant chaste de corps ; ne montre pas que tu es chaste dans ta chair malgré toi, puisque tu n'es pas chaste là où tu es capable de te prostituer. Pourquoi avez-vous fait vôtre l'impiété? Pourquoi vous portez-vous tous vers le mal comme si désormais c'était même chose d'être appelé eunuque ou impie? Rangez-vous parmi les hommes; prenez, quoique tardivement, quelque sentiment viril; fuyez les gynécées ; que ne s'ajoute pas à la honte du nom la honte que vous infligerait ma prédication! Voulez-vous que nous nous attardions encore un peu sur ce sujet? Ce qui a été dit est-il suffisant? D'ailleurs, avec ce qui suit, mettons à l'honneur également les eunuques : la parole est élogieuse.

20. Il y a, dit-il, des eunuques qui ont été engendrés tels dès le sein de leur mère; et il y a des eunuques qui ont été rendus eunuques par les hommes; et il y a des eunuques qui se sont eux-mêmes rendus eunuques à cause du royaume des cieux. Que celui qui peut comprendre comprenne les Il me semble que cette parole, s'écartant des corps, représente par le moyen des corps des réalités

maintenus à la cour même sous Théodose. Leurs convictions sont reflétées par les phrases de la fin du chap. 19 : • Pourquoi avez-vous fait vôtre l'impiété ? Pourquoi vous portez-vous tous vers le mai comme si désormais c'était même chose d'être appelé eunuque ou impie ? •

<sup>19.</sup> a. Ps. 105, 39. b. Jér. 3, 9.

<sup>20.</sup> a. Matth. 19, 12.

<sup>1.</sup> Grégoire se rappellera encore, quelques années après, cette activité perverse des eunuques de cour, quand, revenu à Nazianze, il prononcera l'oraison funèbre de Basile (Discours 43, 47).

37, 20-21

313

των σωματικών εὐνούχων στήσαι τὸν λόγον, τυχὸν μικρόν τε καὶ λίαν ἀσθενὲς καὶ ἀνάζιον λόγου · δεῖ δὲ ἡμᾶς ἐπινοῆσαί τι τοῦ Πνεύματος ἄξιον.

Δοκούσι τοίνυν οἱ μὲν ἐκ φύσεως νεύειν πρὸς τὸ ἀγαθόν. Φύσεως δὲ ὅταν εἴπω, οὐκ ἀτιμάζω τὴν προαίρεσιν, ἀλλ' ἀμφότερα τίθημι, τήν τε πρὸς τὸ καλὸν ἐπιτηδειότητα καὶ τὴν εἰς ἔργον ἄγουσαν τὸ ἐκ φύσεως ἐπιτήδειον.

Έτεροι δέ εἰσί τινες, οῦς ὁ λόγος καθαίρει, τῶν παθῶν 15 ἐκτέμνων. Τούτους ἡγοῦμαι εἶναι τοὺς ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων εὐνουχιζομένους, ὅταν ὁ διδασκαλικὸς λόγος διελών τὸ κρεῖττον ἀπὸ τοῦ χείρονος καὶ τὸ μὲν ἀποπεμψάμενος, τὸ

C δε νομοθετήσας — ως τό · « "Εκκλινον ἀπὸ κακοῦ καὶ ποίησον ἀγαθόν» — τὴν πνευματικήν σωφροσύνην δημιουρ-

20 γήση. Έπαινῶ καὶ τοῦτον τὸν εὐνουχισμόν, καὶ λίαν ἐπαινῶ τούς τε διδάσκοντας ὁμοίως καὶ τούς διδασκομένους, ὅτι οἱ μὲν καλῶς ἐξέτεμον, οἱ δὲ κάλλιον ἐξετμήθησαν.

21. «Καὶ εἰσὶν οξτινες ἐαυτούς εὐνούχισαν διὰ τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν\*. » "Αλλοι διδασκάλων μὲν οὐκ ἐπέτυχον, ἐαυτῶν δὲ γεγόνασιν ἐπαινετοὶ διδάσκαλοι. Οὐκ ἐδίδαξέ σε μήτηρ τὸ δέον, οὐκ ἐδίδαξε πατήρ, οὐ πρεσδύτερος, οὐκ ἐπίσκοπος, οὐκ ἄλλος τις τῶν τὸ διδάσκειν πεπιστευμένων, ἀλλὰ τὸν ἐν σοὶ λόγον κινήσας, ἀλλὰ τὸν σπινθῆρα

20, Αόγου: τοῦ λόγου Sº || 12 τε om. CP add. Pº || πρός τε Ε ||
17 ἀπὸ: ὑπὸ b || τὸ μὲν ex τὸν μὲν Pº || 19-20 δημιουργήσει ACDP ||
21 διδάσκοντας: διδασκάλους VQZPb Maur. || 22 ἐξεμήθησαν P

21, Ι καὶ εἰσὶν εὐνοῦχοι Α || εὐνούχισαν ἐαυτούς Pb || 3-4 ούκ ἐδίδαξέ σε μῆτηρ τὸ δέων οπ. V || 4 σε πατήρ DVQZPb || 5 τὸ οπ. S || 6 κινῆσας ex ἐκινήσας P¹ ἐκίνησας A || ἀλλὰ¹ : καὶ VQ

plus élevées<sup>1</sup>. Car limiter cette parole aux eunuques selon le corps, c'est peut-être petit, bien faible et bien indigne d'une parole (divine) ; nous devons imaginer quelque chose digne de l'Esprit.

Certains semblent portés au bien par la nature; et lorsque je dis « par la nature », je ne méprise pas le libre choix, mais j'admets les deux : l'aptitude au bien et le libre choix qui conduit à l'action, l'aptitude venant de la nature.

Il y en a d'autres que la parole purisie en les amputant de leurs passions<sup>2</sup>. Voilà, je pense, ceux qui ont été rendus eunuques par les hommes : la parole d'un maître, séparant le bien du mal, rejetant l'un et prescrivant l'autre, aura produit la chasteté spirituelle, suivant le mot : « Détournetoi du mal et fais le bien<sup>3</sup>. » J'approuve cette manière de rendre eunuque ; j'approuve fort les maîtres, aussi bien que les disciples, car c'est une bonne chose que les uns aient amputé, et c'en est encore une meilleure que les autres aient été amputés.

21. «Et il y en a qui se sont eux-mêmes rendus eunuques à cause du royaume des cieux». « D'autres³ n'ont pas rencontré de maîtres, mais ils ont été pour eux-mêmes des maîtres dignes d'éloge. Ce n'est pas une mère qui t'a enseigné le devoir, ce n'est pas un père qui te l'a enseigné, ni un prêtre, ni un évêque, ni quelqu'un d'autre à qui est consièe la charge d'enseigner. Mais tu as mis en mouvement la raison qui est en toi⁴, tu as fait jaillir par

<sup>20.</sup> b. Ps. 36, 27.

<sup>21.</sup> a. Matth. 19, 12,

<sup>1.</sup> Affirmation de couleur origénienne : la signification littérale est méprisée comme quelque chose de mesquin, dont il ne vaut même pas la peine de parler. L'eunuque dont parle l'Évangile est celui qui se libère de ses passions.

<sup>2.</sup> L'eunuque a amputé sa nature humaine propre; de même l'eunuque spirituel a amputé ses propres passions. L'élimination des passions fait partie de la purification, qui est si importante dans l'éthique de Grégoire.

<sup>3.</sup> Après les deux catégories précédentes, voici la troisième, qui achève l'enumération. P.G.

<sup>4.</sup> Cf. ce qu'avait enseigné Clément d'Alexandrie (*Pédagogue* II, 9, p. 207, 10 Stàhlin): . . . τούς ἔνοικον ἔχοντας τὸν Λόγον (c'est-à-dire le Christ) τὸν ἐγρήγορον.

τοῦ καλοῦ διὰ τῆς προαιρέσεως ἀνάψας, σαυτὸν ἐξέτεμες, σαυτὸν εὐνούχισας, τὴν ῥίζαν ἐξέτεμες τῆς κακίας, τὰ ὅργανα

D τῆς κακίας ἐξώρισας, τοσαύτην ἔξιν ἐκτήσω τῆς ἀρετῆς ὥστε 10 καὶ σχεδὸν ἀδύνατόν σοι τὴν περὶ τὰ χείρω γενέσθαι φοράν. Διὰ τοῦτο ἐπαινῶ τὸν εὐνουχισμόν, καὶ τυχὸν μᾶλλον τῶν ἄλλων. « Ὁ δυνάμενος χωρεῖν, χωρείτω ». Ἡν βούλει δέξαι μερίδα, ἢ ἐπακολούθησον τῷ διδασκάλῳ, ἢ γενοῦ σαυτοῦ διδάσκαλος. Ἐν αἰσχρὸν μόνον, τὸ μὴ τμηθῆναι

15 τὰ πάθη. Περὶ δὲ τοῦ πόθεν τμηθῆναι, μηδὲν διαφέρου. Καὶ ὁ διδάσχων, πλάσμα Θεοῦς, καὶ σὺ γέγονας ἐκεῖθεν:

308 Α κάν τε ό διδάσκαλος άρπάση τὴν χάριν, κάν τε γένηται σὸν τὸ καλόν, καλὸν όμοίως ἐστί.

22. Μόνον ἐκτέμνωμεν ἐαυτοὺς τῶν παθῶν, μή τις 
ρίζα πικρίας ἄνω φύουσα ἐνοχλῆ». Μόνον ἀκολουθῶμεν 
τῆ εἰκόνι, μόνον αἰδώμεθα τὸ ἀρχέτυπον. "Εκτεμνε τὰ 
σωματικὰ πάθη, ἔκτεμνε καὶ τὰ ψυχικά. "Όσω γὰρ τιμιώτε- 
ρον ψυχὴ σώματος, τοσούτω τιμιώτερον καθᾶραι ψυχὴν 
ἢ σῶμα. Εἰ δὲ ἡ τοῦ σώματος κάθαρσις τῶν ἐπαινετῶν, 
σκόπει μοι πόσον ἡ τῆς ψυχῆς μείζων τε καὶ ὑψηλοτέρα.

21, 7 σαυτόν (uel σεαυτόν) έξέτεμες σαυτόν εύνούχισας ASPCDV: σεαυτόν εύνούχισας σεαυτόν έξέτεμες Q σαυτόν εύνούχισας την ρίζαν σεαυτόν έξέτεμες Zb || 8 την ρίζαν οιπ. Zb || έξέτεμες της κακίας : έξέκοψας της κακίας P\* έξέκοψας tantum V || 9 της κακίας : της πονηρίας P || έξεν εκ έξην S\* || 10 γενέσθαι την περί τὰ χείρω VQZb Maur. || 11 έπαινώ καὶ τούτον VQ\*S\*P\* Maur. || 14 τὸ οιπ. VQZb Maur. τῷ A || 15 πόθεν οιπ. VQZP\*b Maur. || τμηθήναι τὰ πάθη VQZP\*b Maur.

22, 1 έχτέμνομεν SZb || 2 άχολουθούμεν b || 3-4 έχτεμνε τὰ σωματικὰ πάθη om. Β καὶ τὰ σωματικὰ b || 4-5 ψυχὴ τιμιώτερον Μαιιτ. || 7 ὑψηλοτέρα : τελεωτέρα mg. S<sup>3</sup>

ton libre choix l'étincelle du bien¹, et tu t'es amputé toi-même, tu t'es rendu eunuque; tu as coupé la racine du mal, tu en as banni les instruments, et tu as acquis une telle disposition à la vertu qu'il t'est devenu presque impossible de te porter au mal. Voilà pourquoi je loue la situation d'eunuque plus peut-être que les autres. «Celui qui peut comprendre, qu'il comprenneb! » Prends le parti que tu veux; suis les leçons d'un maître, ou bien deviens toi-même ton maître. Une seule chose est honteuse, c'est de ne pas retrancher ses passions². Et, sur le moyen de retrancher tes passions, n'hésite pas. Le maître (qui te guide) est un être façonné par Dieuc, et toi, tu en viens aussi; que ton maître te ravisse le mérite, ou que le bien soit ton œuvre, c'est le bien, ni plus ni moins.

22. Amputons-nous seulement de nos passions, de peur que quelque racine d'amertume pousse des rejetons et nous trouble. Suivons seulement l'image, respectons seulement l'archétype. Ampute les passions du corps, ampute aussi celles de l'âme. Puisque l'âme a plus de prix que le corps, il y a d'autant plus de prix à purifier l'âme plutôt que le corps. Si la purification du corps est au nombre des choses louables, examine, je te prie, combien la purification de l'âme est plus grande et plus élevée. Retranche

I. Chacun de nous possède une étincelle du beau (due, évidemment, à la présence du Logos) : c'est la disposition d'esprit, à laquelle on doit ajouter le libre arbitre, comme on l'a vu au chap. 13.

2. Ταχθήναι τὰ πάθη ; pour l'expression, cf. Clément d'Alexandrie. Quis dires salvelur 40, 6 : ἔστι μέν οῦν ἀδύνατον ἴσως ἀθρόως ἀποκόψαι τὰ πάθη σύντροφα ; cf. aussi Sirom. VI, 19 (surtout 74, 1 :

άπάθειαν γάρ καρπούται παντελής της ἐπιθυμίας ἐκκοπή).

<sup>21.</sup> b. Ibid. c. Cf. Gen. 1, 27.

<sup>22.</sup> a. Deut. 29, 18 (LXX); Hebr. 12, 15.

<sup>3.</sup> L'image (εἰκών) est le Fils. Mais, puisque l'image implique un archetype i, voici que l'appétunoς est le Père (cl. II Cor. 4, 4; Col. 1, 15), comme l'explique ailleurs Grégoire lui-même (Discours 30, 20) : εἰκών δὲ (c'est-à-dire le Christ) ὡς ὁμοσύσιον ... αὐτη γὰρ εἰκόνος φύσις, μἰμημα εἶναι τοῦ ἀρχετύπου. Ci. aussi 17, 19; 29, 17; χαρακτήρ ibidem (cf. Hébr. 1, 3). Beaucoup de ces termes sont continuellement débattus entre ariens et nicéens au ive siècel.

Έκτεμνε τὴν ᾿Αρειανὴν ἀσέδειαν, ἔκτεμνε τὴν Σαδελλίου κακοδοξίαν. Μήτε συνάψης πλέον ἢ καλῶς ἔχει, μήτε διέλης 10 κακῶς μήτε εἰς ἐν πρόσωπον συνέλης τὰ τρία, μήτε ἐργάση τρεῖς ἀλλοτριότητας φύσεων. Καὶ τὸ ἐν ἐπαινετόν, καλῶς νοούμενον, καὶ τὰ τρία καλῶς διαιρούμενα, ὅταν προσώπων, Β ἀλλὰ μὴ θεότητος, ἡ διαίρεσις ἢ.

23. Ταϋτα καὶ λαϊκοῖς νομοθετώ, ταῦτα καὶ πρεσδυτέροις ἐντέλλομαι, ταῦτα καὶ τοῖς ἄρχειν πεπιστευμένοις. Βοηθήσατε τῷ λόγω πάντες όσοις τὸ δύνασθαι βοηθεῖν ἐκ Θεοῦ. Μέγα φόνον ἐπισχεῖν καὶ μοιχείαν κολάσαι καὶ κλοπὴν σωφροτόσαι πολλῷ δὲ μᾶλλον εὐσέθειαν νομοθετῆσαι καὶ ὑγιῆ<sup>2</sup> λόγον χαρίσασθαι. Οὐ τοσοῦτον ὁ ἐμὸς λόγος δυνήσεται πολεμῶν ὑπὲρ τῆς Τριάδος όσον τὸ πρόσταγμα, ἐὰν ἐπιστομίζης τοὺς κακῶς ἔχοντας, ἐὰν βοηθῆς τοῖς διωκομένοις, ἐὰν τοὺς φονευτὰς ἐπέχης, ἐὰν κωλύσης τὸ φονεύεσθαι. 10 Λέγω δὲ φόνον οὐ τὸν σωματικὸν μόνον, ἀλλὰ καὶ τὸν ψυχικόν. Πᾶσα γὰρ ἀμαρτία, θάνατός ἐστι ψυχῆς.

C 24. Τὸ λοιπὸν δὲ ἔστω ὑπὲρ τῶν συνεληλυθότων εὐχή. "Ανδρες ὁμοῦ καὶ γυναῖκες, ἀρχόμενοί τε καὶ ἄρχοντες, πρεσδῦται καὶ νεανίσκοι μετὰ παρθένων, πᾶν γένος ἡλικίας,

22, 8 άρειανικήν V άρειανείν  $B \parallel 9$  πλείον  $D \parallel \xi \chi \eta$  BPC  $\parallel 12$  νοούμενον — διαιρούμενα add, in ras,  $Q^* \parallel \kappa \alpha \lambda \bar{\omega} \zeta$  οπ,  $Q^* \parallel \delta \varepsilon$  ρούμενα  $Q^* \parallel 13$  post ή διαίρεσις ή deest  $A \parallel \delta$ ιαιρέσεως P ή exemend, S

28, 1 νομοθετώ : νουθετώ VZ || 2 άρχειν : άρχην Z || 3 δσοις : οξς SC || 4 έπεσχεῖν P || 4-δ σωφρονήσαι SCBP || δ δὲ οπ. ΒΖΥ μέλλον δὲ P δὲ del. P¹ || δγιᾶ SCD όγιη Dmg. || 6 τοσούτον Ισχύσει P || δονήσεται οπ. P || 7 της : της άγίας BP οπ. S add. S² || 8 τοῖς οπ. B || 9 ἐπέχοις BQ || κωλύης VQZP² κωλύσις P || τὸ ex τὸν S² || 10 φόνον οπ. BVZ Maur. || μόνον οπ. VQZ

24, 1 τὸ οιπ. ΒνΖ Maur. [ δὲ ἔστω ex emend. S<sup>3</sup> [ 2 ἄρχοντες καὶ ἀρχόμενοι Ρ

Μέχρι τούτων ὁ λόγος στήτω.

l'impiété d'Arius, retranche la mauvaise doctrine de Sabellius. Ne réunis pas plus qu'il n'est bien, ne divise pas d'une manière perverse; ne ramène pas les Trois à une seule personne<sup>1</sup>, et n'invente pas trois natures étrangères l'une à l'autre. L'unité entendue correctement est louable; de même aussi les Trois distingués correctement, quand il y a distinction des personnes, mais non de la divinité<sup>2</sup>.

23. Telle est la loi que j'établis pour les laïcs, telle est la prescription que je fais aux prêtres, et telle aussi à ceux qui ont reçu mission de commander. Donnez votre appui à la vraie doctrine, vous tous qui tenez de Dieu le pouvoir de le faire. C'est une grande chose de réprimer le meurtre, de punir l'adultère, de châtier le vol; ce l'est davantage encore d'établir la piété comme loi et de favoriser une doctrine saine. Ma parole combattant pour la Trinité aura moins d'efficacité que ton édit³, si tu fermes la bouche à ceux qui n'ont pas cette santé, si tu donnes ton appui à ceux qui sont persécutés, si tu réprimes les meurtriers, si tu empêches que le meurtre soit commis ; je parle non seulement du meurtre qui tue le corps, mais aussi de celui qui tue l'âme, car tout péché est la mort de l'âme.

Bornons ici notre discours. 24. Pour le reste, qu'il nous suffise de prier pour ceux qui sont venus à cette assemblée. Hommes aussi bien que femmes, subordonnés et chefs, vieillards ou jeunes gens et jeunes filles, tous, quel que soit votre âge, supportez n'importe quel dommage soit dans vos biens, soit dans vos corps, mais n'acceptez

<sup>23.</sup> a. Cf. II Tim. 4, 3; Tite I, 9; 2, 1.

Remarquous ici l'emploi de πρόσωπον pour désigner la personne, et rappelous que Grégoire préfère le mot ὑπόστασις. P.G.

<sup>2.</sup> Grégoire revient encore ici au problème trinitaire qui lui tient tant à cœur. Si la purification de l'âme signifie la purification du péché, se dégager du maquis de l'hérésie a une importance particulière.

<sup>3.</sup> L'orateur s'adresse ici à l'empereur Théodose, auditeur de cette homélie.

πάσαν μέν φέρετε ζημίαν, την είς χρήματα, την είς σώματα.

5 εν μή δέξησθε μόνον, την θεότητα ζημιούμενοι.

Προσκυνώ Πατέρα, προσκυνώ τὸν Υἰόν, προσκυνώ τὸ Πνεύμα τὸ ἄγιον · μάλλον δὲ προσκυνούμεν, ἐγὰ καὶ πρὸ πάντων, ὁ ταῦτα λέγων, ἐγὼ καὶ μετὰ πάντας καὶ σύν πᾶσιν, ἐν αὐτῷ τῷ Χριστῷ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα καὶ 10 τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

24, 4 σώματα : κτήματα C [ 5 έν : εν δε C Maur. | 6 του ππτέρα 🗗 🛮 τὸν οπ. Q 🖟 7 προσκονώμεν CD 🖟 ἐγώ οπ. SCD 🖟 9 τῷ χριστῷ τῷ χυρίφ : τῷ χυρίφ τῷ χριστῷ QVZ τῷ χριστῷ καὶ θεῷ Β τῷ χριστῷ τῷ κυρίω καὶ θεῷ P / 9-10 καὶ τὸ κράτος om. SCD || 10 τούς αίωνας των αίωνων SP

είς τὸ ρητὸν τοῦ εὐαγγελίου CDPQ subscriptionem omittunt BVZ erasit S\* στίχοι Y add. P

pas une seule chose : de subir un dommage en ce qui concerne la divinité.

J'adore le Père, j'adore le Fils, j'adore l'Esprit-Saint; ou plus exactement nous les adorons, moi avant tous, moi qui vous adresse ces paroles, moi après tous et avec tous, dans le Christ lui-même notre Seigneur, à qui sont la gloire et la puissance pour les siècles2. Amen.

 Pour l'expression τὰν θεότητα ζημισύμενοι, cf. le Discours 33, 17. 2. Une formule trinitaire particulièrement solennelle conclut le

discours.

### INDEX DES ABRÉVIATIONS BIBLIOGRAPHIQUES

- Bellini : Bellini, Gregorio di Nazianzeno Teologia e Chiesa, Milan 1971.
- Bernardi : J. BERNARDI, La prédication des Pères Cappadociens, Paris 1968.
- CUF: Collection des Universités de France publiée sous le patronage de l'Association Guillaume Budé, Paris.
- Dziech: J. Dziech, De Gregorio Nazianzeno diatribae quae dicitur alumno, Poznan 1925.
- Gallay: P. Gallay, La vie de S. Grégoire de Nazianze, Lyon-Paris 1943.
- GCS: Die griechtschen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderle, Leipzig-Berlin.
- Grégoire de Nazianze : Discours, PG 35-36 ; Poèmes, PG 37.
  - Discours 1-3, éd. Bernardi, SC 247. Discours 4-5, éd. Bernardi, SC 309. Discours 20-23, éd. Mossay, SC 270. Discours 24-26, éd. Mossay, SC 284. Discours 27-31, éd. Gallay, SC 250.
  - Lettres: Sain! Grégoire de Nazianze, Leilres, éd. GALLAY, CUF, 2 vol. Paris 1964-1967. Gregor von Nazianz, Briefe, éd. GALLAY, GCS 53, Berlin 1969.
  - Lellres théologiques, ed. Gallay, SG 208.
  - Gregor von Nazianz, De Vita sua..., éd. Jungk, Heidelberg 1974.
- Lampe : G. W. H. LAMPE, A Polristic Greek Lexicon, Oxford 1961.
- Liddell-Scott : H. G. Liddell and R. Scott, A Greek-English Lexicon, 9e ed., Oxford 1958.
- C. Moreschini: «Luce e purificazione nella dottrina di Gregorio Nazianzeno, dans Augustinianum 13 (1973), p. 535-549; «Il Platonismo cristiano di Gregorio Nazianzeno», dans Annali Scaola Normale Superiore di Pisa III, 4 (1974), p. 1347-1392; «Influenze di Origene su Gregorio di Nazianzo», dans Alli Academia La Colombaria 44 (1979), p. 35-57.

Notitia: O. Seeck, Notitia dignitatum, Notitia arbis Constantinopolitanae, 1876, réimpr. Frankfürt/Main 1962.

PG: Patrologia Gracca (J. P. Migne), Paris.

PL: Patrologia Latina (J. P. Migne), Paris.

Plagnieux : J. Plagnieux, Saint Grégoire de Nazianze Théologien, Paris 1951.

SC: Sources Chrétiennes, Paris.

Sinko: T. Sinko, De traditione orationum Gregorii Nazianzeni para prima (Meletemata Patristica II), Cracovie 1917.

Spidlik: T. Spidlik, Grégoire de Nazianze, Introduction à l'étude de sa doctrine spirituelle, Rome 1971.

SVF: Stoicorum Velerum Fragmenta, ed. H. von Arnim, Leipzig 1903.

Théodoret : Theodoretus, Kirchengeschichle, éd. Parmentier, GCS 19, Leipzig 1911.

Tillemont : Le Nain de Tillemont, Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique des six premiers siècles, t. IX, Venise 1732.

### INDEX SCRIPTURAIRE

Les astérisques indiquent les allusions. Les chiffres des colonnes de droite renvoient aux discours et aux chapitres.

| Genèse    |                      | *37, 36    | 33, 10         |
|-----------|----------------------|------------|----------------|
| *1 26-27  | 32, 27; 32, 30; 33,  | 39, 1-4    |                |
| 1, 20 01  | 12; 37, 6            | *41, 1-4   |                |
| 1, 27     | 37, 6                | 25-49      |                |
| 1, 27     | 37, 21               | 53-57      |                |
| 2, 7      | 33, 12               | 56         | 33, 10         |
| 9         | 33, 9; 36, 4         |            |                |
| 17        | 33, 14               | Exode      |                |
| 2, 24     | 37, 7                | 2, 3       | 33, 10         |
| *3, 4     | 38, 5 (bis)          | 3, 10 s.   |                |
| 5         | 36, 5                | 7, 1       | 32, 16         |
| 6         | 33, 14; 36, 5; 37, 7 | 13, 21     |                |
| 12        | 37, 4; 37, 7         | 14, 16     | 00 10          |
| *3, 13    | 37, 7                | 16         | 32, 16         |
| 13        | 33, 9                | 21         | 32, 16         |
| 3, 19     | 37, 6 (bis)          | *14, 24    | 32, 16         |
| *3, 19    |                      | 28         | 32, 16         |
| 23-24     |                      | 29         | 32, 16 (bis)   |
| *4, 3-8   |                      | *15, 19    | 32, 16         |
| *6, 5     | _                    | 15, 23-25  | 36, 4          |
| *6, 19-20 |                      | *16, 13 s. | 32, 16; 32, 23 |
| *7, 17-23 |                      | *17, 6     | 32, 16; 36, 2  |
| *11, 1-9  | 32, 17               | *17, 10 s. | 32, 16         |
| 24        | 33, 3                | *19, 3-9   | 32, 16         |
| 12, 6     | 33, 10               | 10         | 32, 16         |
| 9         | 33, 10               | 12         | 32, 16         |
| 13, 3     | 33, 10               | . 13       | 32, 16         |
| 17, 4     | 33, 10               | *20, 10    | 32, 17         |
| 19, 24-25 | 36, 5                | 20, 12     | 37, 6          |
| '26, 15   | 36, 2                | *20, 21    | 37, 3          |
| *26, 18   | 36, 2 (bis)          | 21, 17     | 37, 6          |
| 19        | 36, 2                | *21, 1-19  | 32, 16         |

| *24, 1                                            | 32, 16 (bis)                                            | *16, 11-13                                                  | 33, 10                                                                 |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|                                                   | 32, 16                                                  | 16, 13                                                      | 33, 10                                                                 |
| 28, 1                                             | 32, 16                                                  |                                                             |                                                                        |
| *29, 1-37                                         | 32, 17                                                  | III Rois                                                    |                                                                        |
| 24                                                | 32, 17                                                  | *11, 1-8                                                    | 36, 5                                                                  |
| 32, 26                                            | 34, 9                                                   | 31-32                                                       |                                                                        |
| *33, 18-23                                        | 32, 16                                                  | *12, 8 s.                                                   | 36, 7                                                                  |
| 23                                                | 37, 3                                                   | 16-20                                                       | 32, 4                                                                  |
| *34, 33                                           | 32, 15                                                  | 20                                                          | 36, 5                                                                  |
| T ( )()                                           |                                                         | *20, 1                                                      | 35, 3                                                                  |
| Lévitique                                         | j                                                       | *21, 1-4                                                    | 35, 3                                                                  |
| *16, 2                                            | 32, 17                                                  | 2                                                           | 35, 3                                                                  |
| 34                                                | 32, 17                                                  | 15-16                                                       | 35, 3                                                                  |
| Nombres                                           |                                                         | IV Rois                                                     |                                                                        |
| *2,50                                             | 32, 17 (bis)                                            | 2, 11                                                       | 33, 10                                                                 |
| 51                                                | 32, 17                                                  | 2, 14                                                       |                                                                        |
| 53                                                | 32, 17                                                  | 2, 23-24                                                    |                                                                        |
| 12, 1                                             | 36, 5                                                   | 25, 8                                                       |                                                                        |
| P.                                                | 36, 5                                                   | 11                                                          | 33, 3                                                                  |
| *16, 1-35                                         | 32, 17                                                  | 20                                                          | 33, 3                                                                  |
| 12-14                                             | 38, 5                                                   |                                                             | 00,0                                                                   |
| 31-32                                             | 36, 5                                                   | II Chronique                                                | 8.5                                                                    |
| *20, 17                                           | 32, 6                                                   | _                                                           |                                                                        |
|                                                   |                                                         | 16, 4-5<br>*24, 20-22                                       |                                                                        |
| Deutéconom:                                       | D                                                       | 22, 20-20                                                   | 50, 5                                                                  |
| 4, 24                                             | 37, 4                                                   | Job                                                         |                                                                        |
| 9, 3                                              | 37, 4                                                   | i                                                           | 00.10                                                                  |
| •24, 1                                            | 37, 8                                                   | 34, 3                                                       | 32, 10                                                                 |
| 29, 18                                            | 37, 22                                                  | 7                                                           |                                                                        |
| *32, 1                                            | 36, 6                                                   | Psaumes .                                                   |                                                                        |
| • ž                                               |                                                         | *11, 2                                                      | 32, 26                                                                 |
| Josué                                             |                                                         | 12, 4                                                       | 32, 6                                                                  |
| 17 01                                             | 94 14                                                   | *13, 2                                                      | 37, 3                                                                  |
| '7, 21                                            | J-2, 14                                                 | ,                                                           | _                                                                      |
| *9, 1-27                                          |                                                         | 17, 12                                                      | 32, 15                                                                 |
| *9, 1-27                                          |                                                         | 17, 12<br>22, 2                                             | 32, 15<br>33, 16                                                       |
| *                                                 |                                                         | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6                                    | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10                                             |
| *9, 1-27                                          |                                                         | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>32, 12                          | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6                                    |
| *9, 1-27<br>I Samuel                              | 36, 6                                                   | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>32, 12                          | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6<br>36, 7                           |
| *9, 1-27  I Samuel  I, 1                          | 36, 6<br>33, 10<br>33, 10                               | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>*32, 12<br>15<br>33, 2          | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6<br>36, 7<br>32, 20 (bis)           |
| *9, 1-27  I Samuel  I, 1  '1, 11                  | 36, 6<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10                     | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>*32, 12<br>15<br>33, 2          | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6<br>36, 7                           |
| *9, 1-27  I Samuel  I, 1  1, 11  3, 20            | 36, 6<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10           | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>32, 12<br>15<br>33, 2<br>34, 12 | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6<br>36, 7<br>32, 20 (bis)           |
| •9, 1-27  I Samuel  I, 1  1, 11  -3, 20  7, 15-17 | 36, 6<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10<br>33, 10 | 17, 12<br>22, 2<br>32, 6<br>32, 12<br>15<br>33, 2<br>34, 12 | 32, 15<br>33, 16<br>32, 10<br>34, 6<br>36, 7<br>32, 20 (bis)<br>33, 13 |

| 44, 5       | 33, 17        | *3, 11    | 32, 20             |
|-------------|---------------|-----------|--------------------|
| 14          | 37, 10        | 3, 11 (b  | ébreu 3, 9} 37, 6  |
| *52, 3      | 37, 3         |           |                    |
| 61, 11      | 33, 7; 36, 12 | Sirach    |                    |
| *77, 24     |               | 3, 12 (hé | breu 3, 10) 37, 18 |
| 101, 11     | 32, 24        | 5, 1      |                    |
| 103, 18-19  | _             | 14        | 32, 21             |
| 20-21       |               | 11, 27    | 35, 4              |
| *103, 22    | *             | *46, 13   | 33, 10             |
| 23          | 32, 9         |           |                    |
| 105, 39     |               | Isaje     |                    |
|             | 37, 13        | -5, 7     | 35, 3              |
|             | 32, 4         | *6, 2-3   | 34, 13             |
| *146, 4     |               | *9, 1     | 33, 11; 37, 2      |
| _           | 32, 8         | *14, 12   | 38, 5              |
| 149, 6      |               | 15        | 36, 5              |
|             |               | *21, 8    | 37, 3              |
| Proverbes   |               | 40, 12    | 32, 27             |
| 4, 27       | 32, 6 (bis)   | *49, 2    | 37, 11             |
| 5, 17       |               | . 16      | 34, 6; 36, 12      |
|             | 37, 8         | 51, 6     |                    |
|             | 32, 20        | *53, 4    | 32, 30             |
| 27          | 32, 10        | 53, 7     | 37, 4              |
| 28          | 32, 10 (bis)  | *54, 12   | 34, 6              |
| 29          | 32, 10        | 56, 7     | 33, 3              |
| 30          | 32, 10        | *60, 18   | 34,6               |
| 9, 5        | 34, 7         | 62, 4     | 34, 6              |
| 10, 1       | 37, 18        | Jérémie   |                    |
| 10, 19      | 32, 13        |           | 44                 |
| 16, 8       | 32, 26        | *1,5      | 37, 14             |
| 18, 17      | 33, 6         | *2, 21    | 35, 3              |
| 19, 1       | 32, 26        | 3, 9      | 37, 19             |
| 21, 1       | 36, 11        | 5, 7      | 33, 5              |
| 22, 20      | 32, 24        | 17, 1     | 32, 24             |
| 30, 33      | 37, 8         | 22, 14    | 33, 15             |
| Ecclésiaste |               | Ézéchiel  |                    |
| 7, 17       | 32, 6         | 18, 31    | 34, 10             |
| 9, 11       | 37, 13        |           |                    |
| Cantique    |               | Daniel    | 22.2               |
| 5, 16       | 37, 11        | 5, 1      | 33, 3              |
|             |               | 30        | 33, 3              |
| Sagesse     |               | 13, 5     | 36, 3              |
| 1, 4        | 32, 12        | 42        | 36, 7              |

| Osée       |              | : | *7, 2      | 32, 30              |
|------------|--------------|---|------------|---------------------|
| 8, 11      | 33. 3        | : | *8, 24     | 37, 2               |
| 10, 12     |              |   | 11, 11     | 33, 10              |
| 11, 1      |              |   | 11, 15     | 33, 10              |
| ,-         | 0-1-2        |   | 29         | 32, 18              |
| Amos       |              |   | *11, 29    | 32, 30              |
| 1, 1       | 33, 10       |   | •12, 31    | 34, 11              |
| 7, 14-15   | •            |   | *13, 25    | 32, 6               |
| 8, 11      |              | 1 | 29         | 32, 29              |
| *9, 9      |              | 1 | *14, 65    | 37, 4               |
| -          |              |   | *16, 18    | 32, 18              |
| Michée     |              |   | 17, 1 s.   | 32, 18              |
| 6, 6       | 33, 2        |   | 5          | 37, 4               |
| flankania. |              |   | *18, 15    | 33, 1               |
| Sophonie   |              |   | *19, 1-12  | 37 (titre)          |
| 1, 18      | 32, 1        |   | 19, 1      | 37, 2               |
| 8 mmin     |              |   | -2         | 37, 3               |
| Aggée      | 00. 8        |   | 3          | 37, 5               |
| 2, 8       | 33, 7        | ! | 4          | 37, 5               |
| Zacharie   |              |   | 9          | 37, 8               |
|            | 24 0         |   | 10         | 37, 9 (bis)         |
| *8, 15     | 34, 0        |   | 11         | 37, 11; 37, 13; 37, |
| Maiachie   |              |   |            | 15                  |
| 1, 4       | 34, 6        |   | 12         | 37, 16; 37, 21      |
| 3, 6       | 36, 9        |   |            | (bis)               |
|            |              |   | 19, 12     |                     |
| Matthieu   |              |   | *20, 20    | 37, 14              |
| 1, 23      | 37, 7        |   | 21         | 37, 14              |
| 2, 13-15   | 34, 1        |   | 22         |                     |
| 15         | 34, 1        |   |            | 37, 14 (bia)        |
| *2, 16     | 34, 1; 36, 5 |   | *21, 17-18 |                     |
| •3, 2      | 33, 10       |   | 21, 23     |                     |
| 3, 3       | 37, 4        | į | *21, 23    |                     |
| *3, 4      | 33, 10       |   | 25         | •                   |
| 3, 10      | 37, 4        | : | 22, 16-17  |                     |
| *3, 10     | 37, 4        |   | 21         | ,                   |
| 1.5        | 37, 4        |   | 122, 23-28 | 37, 5               |
| 3, 17      | 37, 4        |   | 35-36      | 37, 5               |
| 4, 15-16   | 37, 2        |   | *23, 35    | 36, 5               |
| *4, 18-22  | 33, 10       | I | 24, 12     | · ·                 |
| *5, 1      | 37, 2        |   | *25, 18    | r                   |
| 15         | 32, 1        |   | *26, 14-16 |                     |
| 5, 45      | 32, 23       |   | 26, 16     |                     |
| 7, 1       | 32, 20       |   | *26, 36    | 32, 18; 33, 14      |
|            |              |   |            |                     |

| 26, 49     | 33, 14        | 3, 9      | 37, 4          |
|------------|---------------|-----------|----------------|
| _          | 33, 14        | *3, 9     | 37, 4          |
| 52         | 33, 14        | 17        | 37, 4          |
| 55         | 33, 14        | 3, 22     | 37, 4          |
| 55-57      | 33, 14        | *5, 1-11  | 33, 10         |
| 63         | 33, 14        | *6, 17    | 37, 2          |
| *26, 67    | 37, 4         | 38        | 32, 30         |
| 27, 5      | 36, 5         | -8, 23    | 37, 2          |
| 27, 12     | 33, 14        | 9, 35     | 37, 4          |
| 14         | 33, 14        | 54-55     | 33, 14         |
| •27, 24    | 36, 5         | 10, 7     | 33, 8          |
| 27         | 33, 14        | 10, 25    | 37, 5          |
| 29-30      |               | 12, 32    | 33, 1; 33, 15  |
| 34-46      |               | 12, 49    | 32, 4          |
| 28, 19     | 34, 13        | 46        | 34, 9          |
| 40, 00     |               | 13, 6-9   | 32, 30         |
| Marc       | ,             | 13, 6-9   | 37, 4          |
| 1, 11      | 37, 4         | *14, 11   | 37, 1          |
| 1, 16-20   | ,             | 14, 28    | 32, 27         |
| 3, 17      | 34, 13        | 16, 20 s. | 36, 12         |
| 21         | 37, 1         | *18, 14   | 37, 1          |
| *4, 36     | 37, 2         | 19, 46    | 33, 3          |
| 38         | 37, 2         | 20, 2     | 37, 5 (bis)    |
| 39         | 37, 2         | . 4       | 37, 5          |
| 9, 7       | 37, 4         | 22        | 37, 5          |
| *11, 12    | 32, 30        | 22, 48    |                |
| 20         | 37, 5         | 50-51     | 33, 14         |
| 11, 28     | 37, 5         | 52        |                |
| 12, 14     | 37, 5         |           | 33, 14         |
| 12, 28     | 37, 5         | 23, 43    | 33, 14         |
| 14, 45     | 33, 14        |           |                |
| 47         | 33, 14        | Jean      |                |
| 48         | 33, 14 (bis)  | 1, 1      | 34, 13 ; 37, 2 |
| *14, 51-52 |               | 1, 1      | 37, 4          |
| 14, 53     | 33, 14        | 1, 9      | 37, 4          |
| 61         | 33, 14        | *1, 13    | 37, 17         |
| 65         | 33, 13; 37, 4 | *2, 18    | 37, 5          |
| 15, 5      | 33, 14        | *3, 8     | 34, 14         |
| *15, 17    | 33, 14        | *4,6      | 37, 2          |
| 15, 19     | 33, 14        | 6, 33     | 34, 1          |
| 36         | 33, 14        | 60        | 37, 9          |
|            |               | 8, 12     | 37, 4          |
| Late       |               | *8, 48    | 37, 1          |
| 1,79       | 33, 11        | 50        | 32, 18         |
| -1         | *             | •         |                |

| •10, 1  | 33, 15        | *10, 44      | 34, 14        |
|---------|---------------|--------------|---------------|
| 10, 3   | 33, 16        | 16, 31       | 32, 25        |
| *10,4   | 33, 16        | *18, 26      | 32, 6         |
| 10, 5   | 33, 16        | *19, 2-6     | 34, 14        |
| 7       | 37, 4         |              |               |
| 9       | 37, 4         | Romains      |               |
| II      | 33, 15        | -1, 3        | 37, 7         |
| 14      | 33, 15        | 25           | 37, 18        |
| 10, 20  | 37, 1         | *2,5         | 32, 1         |
| 10, 27  | 33, 15        | *5, 12       | 33, 9         |
| 30      | 34, 13        | *6, 4        | 33, 4         |
| *10, 31 | 37, 4         | *6,18        | 37, 1         |
| 11, 35  | 37, 2         | 19           | 36, 8         |
| •12, 22 | 32, 18        | 22           | 37, 1         |
| 12, 46  | 37, 4         | *8, 7        | 33, 4         |
| 13, 6   | 32, 18        | 8, 9-11      | 34, 15        |
| 24      | 32, 18        | 9, 3         | 32, 31        |
| 25      | 32, 18        | *9, 11-13    | 37, 14        |
| *14, 2  | 32, 33        | 9, 16        | 37, 13 (bis)  |
| 5       | 32, 18        | 10, 6-7      | 32, 25        |
| 14, 6   | 37, 4         | 8            | 32, 25        |
| *14,8   |               | *10, 9       | 32, 25        |
| 14, 16  | 34, 13        | 11, 36       | 34, 15 (bis)  |
| 22      | 32, 18        | 12, 5        | 32, 31; 33, 2 |
| 14, 23  | 34, 13        | 12, 5        | 32, 11 (bis)  |
| 16, 2   | 32, 4; 34, 6  |              | 32, 11        |
| *16, 15 | 34, 10        | 8            | 32, 12        |
| 33      | 33, 4         | *12, 11      | 32, 6         |
| 18, 10  | 33, 14        | 13, 7        | 34, 7         |
| 11      | 33, 14 (bis)  | 12           | 35, 2         |
| 18, 12  | 33, 14        | 14, 4        | 32, 30        |
| 19, 2   | 33, 14        | *14, 15      |               |
| 3       | 33, 14        | *15, 19      | 32, 15        |
| 5       | 33, 14        | ,            |               |
| 16      | 34, 13        | I Corinthien | S             |
| 29      | 33, 14; 37, 4 | *1, 16       |               |
| B. cr.  |               | *2, 6-7      |               |
| Actes   |               | 2, 13        |               |
| *5, 1   | 34, 14        | *            | 32, 13        |
| 5, 4    | 34, 14        | 4            | 32, 5         |
| *5, 11  |               | 13           | •             |
| 5, 29   |               |              | 34, 12        |
| 7, 60   | 33, 13        | *4, 7        |               |
| 8, 32   | 37, 4         | 4, 12        | 33, 13        |
| ,       | •             | ,            |               |

| *6, 19       | 34, 12                     | 6, 3        | 36, 1         |
|--------------|----------------------------|-------------|---------------|
| *7, 22       | 32, 18                     | 15          | 32, 23        |
| 8, 1         | 32, 12                     |             |               |
| 3            | 32, 12 (bis)               | Éphésiens   |               |
| 8, 6         | 34, 15 ; 36, 1             | 12, 19      | 33, 12        |
| 11           | 32, 31                     | 4, 4        |               |
| 9, 20-22     | 37, 1                      | 5           | 33, 17        |
| *12, 6       | 34, 15                     | 5-6         |               |
| 12, 8        | 32, 11 (bia)               | 16          |               |
| 9            | 32, 11 (bis)               | 28          | 32, 12        |
| (12) 10      | 32, 11                     | 5, 12       | 35, 4         |
| 11           | 32, 11                     | 28-30       | 37, 7         |
| 12, 11       | 34, 14                     | *5, 30      | 32, 31; 33, 2 |
|              | 32, 31; 33, 2              | 5, 32       | 37, 7         |
| 12, 28       | 32, 11 (5 fois)            | 33          | 37, 7         |
| 29           | 32, 12                     | 6, 2        | 37, 6         |
|              | 32, 11                     | *6, 17      | 37, 4         |
| 13, 12       |                            |             |               |
| 14, 29       |                            | Philippiens |               |
|              | 32, 12                     | *1, 15      | 32, 1         |
|              | 32, 11                     | (1*) 23     | 32, 15        |
| 15, 21-23    |                            | 12, 7       | 37, 2         |
| 41           | 32, 8                      | 13          | _             |
| 49           | 33, 9                      | *3, 20      | 33, 12        |
| II Corinthie | ns.                        | 4, 18       | 35, 1         |
| *2, 15       | 32, 31                     | Colossiens  |               |
| 5, 17        | 32, 23                     | *2, 12      | 33, 4         |
| 21           | 37, 1                      | ,           | 00, 1         |
| 6, 16        | 33, 15                     | I Thessalon | iclena        |
| *11, 17      | 33, 13                     | 2, 10       |               |
| <b>12,</b> 2 | 32, 1 ; 32, 15 ; 24,<br>15 |             | 36, 10        |
| 12, 2        | 32, 24 ; 34, 15            | e el        |               |
| 12, 4        | 32, 15                     | I Timothée  |               |
|              |                            | *1, 19      | 33, 17        |
| Galates      |                            | *6, 16      | 32, 15        |
| 1, 5         | 32, 33                     | 6, 20       | 32, 4         |
| 10           | 37, 17                     | 11. 6       |               |
| 2, 9         | 33, 11                     | II Timothé  | е             |
|              | 32, 15                     | *1, 11      | 32, 15        |
| 3, 13        | 37, 1 (bis)                | 4, 2        | 32, 30        |
| *3, 13       | 33, 9                      | *4, 3       | 37, 23        |
| 24           | 32, 23                     | 6, 20       | 32, 4         |

| Tite      |                    | 10, 23     | 36, 10 |
|-----------|--------------------|------------|--------|
| *1,9      | 37, 23             | 11, 38     | 33, 5  |
| *2, 1     | 37, 23             | 12, 15     | 37, 22 |
| ,         |                    | 29         | 37, 4  |
| Hébreux   |                    | 13, 4      | 37, 9  |
| *1, 10    | 37, 14             | 13, 21     | 32, 33 |
| *4, 12    | 32, 4 (bis); 37, 4 |            |        |
| 4, 14     | 37, 4              | I Pierre   |        |
| *5, 8-10  | 37, 14             | *2, 24     | 32, 30 |
| 14        | 32, 13             | -,         | ,      |
| 8, 1      | 37, 4              | I Jean     |        |
| *9, 7     | 32, 17 (bis)       |            |        |
| 9, 11     | 37, 4              | 1,5        | 32, 15 |
| *9, 19    | 33, 4              |            |        |
| *10, 4 s. | 33, 15             | Apocalypse |        |
| *10, 5-7  | 37, 4              | 19, 13     | 34, 13 |

### INDEX DES MOTS GRECS

On relevé dans cet Index les noms propres, les mots qui intéressent la théologie et l'histoire des idées.
Les chiffres renvoient au discours, au chapitre et à la ligne.

'Απρών: 32, 16, 18; 17, 3. 'Αδειρών: 82, 17, 18, 86, 5, 9. 'Aboaku: 88, 10, 13, 14. 'Αδραμιαΐος : 33, 5, 23. 'Αγαθός: 84, 10, 4. άγαμος: 87, 10, 7. dyevrotiz: 32, 5, 15. 84, 10, άγεννητος: 32, 5, 13, 33, 16, 18. áviótne : 84, 13, 2. άγωνιστής: 34, 4, 2, 36, 1, 19. 'Αδάμ: 88, 9, 12, 36, 5, 3, 37, 7, 4, \*A844 (6 Empupávios) : 88, 9, 14. άθεία: **34**, 8, 13. ăЭэлих: 34, 3, 12. άθλητής (désignant les martyes): 32, 2, 2. &θλον: **34**, 3, 15; 4, 16. άθλος: 35, 1, 17. Αίγυπτος : 33, 10, 13, 34, 1 passim; 4, 17. 86, 2, 2. 87, 9, 5. αίρεσις: 85, 2, 1. αξτιος (applique au Père) : 34, 8, 9. Almvec: 33, 16, 10. \*Αλέξανδρος (évêque de Constantinople): 36, 1, 18.

&λιεύς : **37,** 1, 1, 18. άλλοτριότης: 37, 22, 11. 'Aμαλήκ : **32,** 16, 11. 'Αμώς: 33, 10, 10. άν (pour ἐάν) suivi de l'optatif **36.** 12, 25-26. άναδαπτίζω : 33, 17, 8. άνάκερασις: 84, 10, 18. άνάλοσες : 33, 16, 14. 'Avavize : 34, 14, 2. άναπλασις: 34, 17, 23. άναπλάττω: 38, 9, 11. άντρχος: 82, 5, 13, 38, 17, 12, άνάστασις: 87, 5, 10; 6, 21. άνασώζομαι: 33, 9, 14. άναχώρησις: 36, 6, 15. 'Ανδρέας: 32, 18, 21. 38, 11, 11. άδριστος: 34, 9, 7. <del>ἄπειρος</del> : **34**, 9, 6. "Απις (μόσχος) : 34, 5, 2. 'Απαλλώς : 32, 5, 2, 4. άποστάσιον: 87, 8, 10. άποσπάτης (δ — πύραννος, Julien): 36, 5, 17. 'Απόστολος (δ): 85, 1, 16; 2, 8; 4, 19. 36, 2, 17. 'Αρειανή (μανία): 34, 8, 13. 'Αρειανός : 37, 22, 8. \*Apatos : 83, 16, 17. άριστερός: 82, 6, 17 s.

'Αριστοτέλης: 32, 25, 4.
'Αρμαθαίμ: 33, 10, 1.
άρχέτυπον: 33, 12, 8, 37, 22, 3.
ἀρχιερατικός (θρόνος): 36, 2, 25, ἀσέδεια: 36, 1, 20, 22, 37, 22, 8.
ἀσεδῶ: 34, 12, 20, .
'Ασσύριος: 37, 9, 5, αὐτεξούσιος: 34, 10, 10, αὐτοαμαρτία: 37, 1, 13, αὐτοκατάρα: 37, 1, 13, αὐτοκατάρα: 37, 1, 13, αὐτοκατάρα: 34, 10, 9, ἀφώτιστος: 34, 10, 9, ἀφώτιστος: 34, 11, 6, 34, 11, 8.
'Αχαία: 33, 11, 6, 34, 11, .

Βαδυλών: 36, 3, 26. Βαλτάσαρ: 33, 3, 12. βαπτίζω: 33, 17, 18, 25, 34, 11, 10, 37, 5, 20; 18, 8. βάπτισμα: 34, 14, 10, 11, 37, 5, 20. Βηθανία: 32, 30, 18. Βηθλεέμ: 33, 10, 25. βλασφημία: 34, 11, 5. βλασφημώ: 34, 11, 5. βλασφημώ: 34, 13, 7. Βυθός: 33, 16, 9.

Γαδαωνίτης: 36, 6, 19.
Γαλιλαία: 87, 2, 2, 3.
γάμος: 37, 5, 12; 9, 18, 19;
10, 1, 7, 8.
γέννησις: 32, 5, 15.
γεῦσις: 37, 4, 10.
γράμμα (opposé à πνεῦμα):
37, 2, 6.
γραμματιστής: 36, 12, 2.
Γραφή (ή): 33, 5, 27, 34, 10, 20; 15, 15, 36, 7, 21, (ή, θεία-) 33, 3, 15.

Antit : 38, 10, 8, 84, 13, 4, **37**, 7, 9. Δαθάν: 32, 17, 17, 36, 5, 9. Δανιήλ :**36**, 3, 25.δεξιός : 32, 6, 15 s. Δημιουργός (δ) : 88, 16, 9, 84, 10, 5, δημιουργός (appliqué au Fils) : 84, 8, 9. διαθολή : **34,** 6, 11. Διαθήκαι (αί): 82, 23, 2. διαίρεσις : **37,** 22, 13. διαιρῶ : 87, 22, 12. διακόσμησις: 32, 7, 8. διακοσμώ: 32, 7, 9, 13. διγαμία: 37, 8, 3. διγόνοια: 32, 2, 7. δογματιστής : **34,** 4, 2. δυσγενής: 86, 11, 7. δυσωδία: 32, 31, 2.

εἰκών : **32**, 27, 6 ; 30, 2 (bis). **83**, 12, 6, **84**, 12, 2, **85**, 3, 23, 37, 6, 20; 22, 3, elphyn : 32, 2, 6; 8, 26. zisppéw : **32,** 25, 6. 'Example : 32, 5, 1; 25, 6. 35, 3, 7, 20, 86, 5, 29; 6, 24, 37, 7, 16, 17-20; 8, 5. έχκλησιστικός : 87, 15, 6. Έλεάζαρ : **32,** 16, 20. edes: 36, 10, 15. 'Education: 33, 8, 4; 10, 19. έμπεριλαμδάνω : 37, 12, 1. έμπόρευμα : 32, 1, 3. έμπτυσμα : **33**, 14, 5. ένπ)λαγμένως : **34**, 15, 3. έναριθμώ : 34, 15, 4. ένεργεια : 34, 15, 7. έπίγνωσις : 32, 25, 20, 37, 2, 5. έρημία : **36**, 6, 15. Εύαγγέλιον : 33, 11, 4. EDVOUYOU: 37, 16, I at passim jusqu'à la fin du discours.

εὐνουχίζω: 37, 20, 2, 3, 16; 21, 1, 8, εὐνουχισμός: 37, 20, 20; 21, 11, εὐσέδεια: 34, 4, 14; 6, 2; 7, 10, 36, 2, 9, εὐχή (ὑπὲρ τῶν συνεληλυθότων): 37, 24, 1, εὐωδές (τὸ): 32, 31, 10, εὐωδία: 32, 31, 4, "Ερεσος: 38, 11, 11, 'Εωσφόρος: 36, 5, 1,

Ζεδεδαΐος: 37, 14, 4. Ζευξίππος: 33, 8, 11. ζημία: 37, 24, 4. ζημιῶ: 87, 24, 5.

ήγεμών (ό — νοῦς): **37**, 14, 17. Ήλέας: **38**, 10, 18, **35**, 3, 9. Ήπειρος: **33**, 11, 11. Ἡρώδης: **34**, 1, 7, **36**, 5, 14. Ἡρώδιανοί: **37**, 5, 11. ἡσύχιον (τὸ): **36**, 3, 22.

θέατρον: 36, 2, 11. Occhoyin: 34, 11, 5. θεολόγος : **34,** 12, 19. θεολονώ : **34,** 15, i.  $\Theta_{666}$ : 32, 5, 12, 14; 10, 4; 13, 8; 14, 6, 12; 15, 1, 17, 16, 1, 13, 17; 17, 3; 19, 7, 16; 20, 1; 21, 9; 22, 4, 21; 26, 7, 11; 27, 6; 30, 2, 3. **33.** 5, 11. **83,** 2, 1; 8, 17; 10, 4, 24, 26; 14, 20; 15, 4, 6, 23; 16, 11, 22 (ler); 17, 29, 34, 7, 1, 11, 13, 21; 8, 8, 17; 9, 4, 8; 10, 13. 12, 3, 4, 7, 13; 13, 8, 10, 11, 13; 14, 8; 15, 7, 10; **35,** 1, 7, 10; 3, 19, **36,** 1, 6; 2, 16; 7, 14, 20, 28; 8, 12; 9, 7; 11, 5, 6, 7, 12; 12,

26. 37, 2, 15, 18, 3, 6, 8; 6, 13; 9, 20; 10, 4, 9, 12; 11, 9, 14; 12, 5; 13, 15, 20, 21, 22, 24, 25, 26, 32; 17, 8, 12; 18, 6, 7; 21, 16; 23, 3.

θεότης: 34, 9, 3; 11, 6; 14, 7, 14; 15, 13, 86, 5, 23; 10, 11, 37, 17, 2; 18, 27; 22, 13; 24, 5.

θεωρία: 34, 12, 5 (bis).
θεωρία: 32, 24, 1; 33, 4, 26, θράνος: 36, 2, 24, θυμηδία: 35, 1, 12.
Θωμᾶς: 32, 18, 16, 33, 11, 11.

'Ιάχωδος : 32, 18, 11. lőéx : 32, 7, 12. 1816 705 : 33, 16, 23, 34, 19, 'Ιεζάθελ : **35,** 3, 10, 13, 'Ispanias : 37, 14, 20. Ίερηθοάμ: 36, 5, 21. 'Ιερουσαλήμ (ή ἄνω — ) : 88, 12, 1-2. (1 véa -) 38, 8, 11. Ήχσοῦς : 82, 16, 6 ; 25, 16 ; 30, 18; **33,** 27, **37,** 1, 1; 14, 9, 'IOáµxp: 32, 14, 20. Ίνδική : 83, 11, 12. Ίορδάνης : 37, 2, 3. 'Ιουδαία: 33, 11, 9, 37, 2, 3, 6. Υουδαίος: 37, 1, 5, 10. Τουδαίσμός : 33, 16, 18. Τούδας: 32, 18, 16, 36, 5, 12. ίπποδρομία: 37, 18, 1.  $(\frac{1}{2\pi\pi})_{0}$  : **32**, 3, 12. Ίσαάκ : 36, 2, 4. "Ious: 34, 5, 3. Ισοστάσιος : 35, 1, 2. Ισοτιμία: 34, 15, 5. 'Ισραήλ : **32,** 23, 6, **33,** 2, 1 ; 16, 10, 36, 3, 26. \*ITANIA : 83, 11, 12. 12

'Ιωάννης (Jean-Baptiste): **33**, 10, 22, **37**, 4, 29; 5, 20. 'Ιωάννης: **32**, 18, 11, 22, **33**, 11, 11, **34**, 10, 7. 'Ιωσήφ: **33**, 10, 12, **34**, 3, 1, 5. 'Ιωσίας: **33**, 2, 17.

 $\times \alpha \theta \alpha : 35, 2, 7.$ ×αθέδρα : **35,** 4, 17, **36,** 6, 4, 9. Káživ: 36, 5, 6. Χαινοτομία : **34,** 10, 5, **36,** 2, 22. καιρός (sens technique; voir la note: 33, 2, 5; 4, 20; 15, 26, 27, **34**, 4, 3, **36**, 9, 9, Καϊσαρ : 34, 7, 12, xxxxx605[x:87, 22, 9. κάλκμος : **33,** 14, 9, Κάρμηλος : **33**, 10, 18, καταδαπτίζω : **33,** 17, 8, κήρυγμα : **37.** 19, 14. κήρυξ : **86,** 1, 19 ; 5, 24, **87,** 4, 29. Κηφᾶς: 82, 5, 2, 4, Κορνήλιος: 34, 14, 10. Κορύθας : 35, 4, 17. **x**6σμος : **82,** 7, 4 ; 8, 21. xtigic : **84**, 8, 16, **87**, 18, 16. жтібих : 37, 18, 6, 8, xtíotas : 37, 18, 7. Kúptog (le Seigneur, dans PA.T.): **35.** 3, 10, **36,** 12, **26**, **37**, 13, 27, 28. zuptos : **32,** 12, 18 ; 20, 5, **33,** 13, 17, 34, 2, 13; 6, 22, 24, 25, 26; 9, 2, 6; 11, 7, 8. 36, 12, 29, 37, 10, 11; 24,

κυριότης: **34**, 13, 2.

9.

Λάζαρος : **36**, 12, 15. λαϊκός : **37**, 23, 1. λειτουργός : **34**, 10, 10. λεπτότης: 37, 3, 9. May, adverbe pour lequet Grégoire a une prédilection, Au sens de très, beaucoup : 33, 5, 17: 8, 3; 15, 2, **36**, 15, 26. 37, 4, 31; 12, 2; 15. 5; 18, 5; 20, 8, 20, Au sens de trop : 32, 32, 7, 83, 14. 4. 38, 2, 19, λογισμός : 37, 13, 10 ; 15, 1. Λόγος: 32, 7, 9; 8, 17; 10, 3. **38.** 17, 13, **34.** 11, 1; 13, 14. 87, 4, 16, 29. λόγος (ὁ θεῖος) : **82,** 4, 9 ; 20, 13. 36, 4, 3. (parole) 32, 1, 20; 6, 25; 13, 17; 14, 5, 12, 14, 15, 18; 19, 8, 16; 20, 9; 21, 1, 21; 24, 4; 25, 2; 26, 3; 27, 17 s.; 31, 18. 33, 25, 33, 2, 4; 5, 8; 8, 11; 15, 10, **34,** 2, 1, 13; 3, 7; 4, 3; 7, 11; 12, 8. **35,** 2, 25; 3, 16; 4, 29, **36,** 1, 20; 4, 13; 6, 22; 10, 5; 11, 2, 37, 2, 24, 26, 🖅 ; 4, 17; 8, 3, 7; 9, 1; 11, 1; 12, 8; 13, 1, 19; 19, 17; 20, 5, 7, 8, 14, 16; 23, 6. (discours) 32, 2, 25; 10, 10; 22, 5; 26, 18, 20, 22; 32, 5, **33,** 17, 24, **34,** 13, 1. **35,** 4, 22, 28, 32, **36,** 1, 1; 3, 3, 6, 12; 4, 1, 3; 5, 26; 10, 1, 37, 2, 1; 5, 2; 18, 15; 23, 12. (récit) 35, 3, 22. (discussion) 32, 21, 14; 22, 1; 28, 2, 4; 32, 10, 33, 4, 20, (doctrine) 32, 2, 5, 84, 3, 17. **38.** 6, 22. **37.** 23, 3. δ άλπθης — 33, 11, 15, 'Ο όρθὸς - 32, 1, 11. ὁ τῆς ბიმიგიგნოვ — **36,** 1, 16. ύγιξς — **37**, 23, 5-6, (raison) 32, 3, 9, 11; 5, 20;

7, 5; 9, 12; 24, 8, 33, 9, 10, 36, 2, 21; 8, 12, 37, 14, 17; 16, 13; 21, 6, (principe) 32, 31, 22, λόγοι (principes raisonnés) 34, 3, 3, (compte) 38, 12, 5, 36, 7, 2; 10, 5, δ δημιουργικός — (l'intelligence organisatrice du monde) 32, 27, 32, (science) δ πρώτος — 36, 12, 4.

Λουκάς : **33,** 11, 10, **34,** 1, λουτρόν : **34,** 12, 11, 13.

Μαινάδες : 85, 3, 29 ; 4, 6. M&D.yog: 83, 14, 14. stavia: **34**, 8, 13. цаучи : 32, 23, 5. Μάντις: 83, 16, 12. μαργαρίτης (la Trinité comparée à une pierre précieuse): **37**, 18, 10, 12, Maria: 82, 5, 8, 83, 16, 20. Μαριάμ (sœur de Moise) : 86, 5, 10, Μαρχίων: 33, 16, 11. Μάρκος : 38, 11, 12. Μεμφίτης ("Απις): 84, 5, 2, Μενδήσιος (πράγος): 84, 5, 1. Μερρά : 36, 4, 4. μέσοι (ol), ceux qui sont intermédiaires entre les « terrestres » et les «spirituels», d'après les gnostiques : 87, 13, 4 (voir la note). ມເອລີ : **36,** 10, 15. μοιγεία: 37, 19, 2. Μουρνενής : 32, 21, 11. μονογενής : 33, 17, 12.

Μοντανός : 33, 16, 12.

μυστανωγία : **36,** 2, 12.

μυστήριον: 36, 3, 30; 11, 3.

Μωϋσής : 32, 15, 5; 16

шэрэv : **32,** 31, 2.

passim; 17, 2, 17, 33, 10, 15, 36, 2, 2, 37, 3, 6, Μωσέως (génitif) 36, 5, 9.

Ναδουζαρδάν: **33**, 3, 12. Ναδουθαί: **35**, 3, 17. ναός: **34**, 12, 15. Ναυάτος: **33**, 16, 13. νεοφώτιστος: **33**, 17, 21. νομικός: **37**, 5, 10.

ξύλον (της ἀτιμίας): **33**, 9, 15. (της γνώσεως) **36**, 5, 5, (της ζωής) **33**, 9, 15, **36**, 4, 4.

δδός (βασιλική) : **32,** 6, 6. όμόδοξος : 32, 5, 16. όμοτιμία : 34, 11, 3. όμότιμος : 32, 5, 16, 34, 12, 21. έξος: **33**, 14, 11. δργανον: 37, 2, 24. όρθοδοξία: 36, 1, 16. "Octots: 34, 5, 3. όσμή : 32, 31, 9. Ούαλεντίνος: 33, 16, 7. oúcia: 84, 9, 9; 13, 3, 15. ούσιούμαι: 32, 10, 4. οὐσίωσις : 32, 21, 11. бфіц : 33, 9, 13 ; 12, 9. 84, 3, 10, 37, 7, 4.

πάν (τδ): 32, 8, 1, 21, 30; 10, 17. Πάνες (οί): 35, 4, 18. πανήγυρις: 32, 1, 2; 2, 2, 34, 7, 2. (— πνευματική) 35, 1, 7. παράδεισος: 33, 14, 18. Παράκλητος: 34, 13, 13, παραλογίζομαι: 33, 9, 13. παραχαράσσω: 34, 11, 9, παρθενεύω: 37, 10, 25, παρθενία: 37, 10, 2.

παρθένος: 87, 10, 5, 16, 19; 11, 9, Παρθένος (la Vierge Marie): **37,** 7, 10. Πατέρες (οί): 34, 5, 11; 6, 7. (of ayeor -) 33, 15, 25,  $\Pi \alpha \pi f \rho$ : 32, 5, 12, 14, 15, 18, 26; 21, 10; 23, 8, 33, 16, 21; 17, 3, 12, 25, 34, 1, 13; 8, 9; 10, 1, 13; 13, 11, 4, 18. 36, 10, 8, 37, 4, 27; 15, 10; 18, 13, 14, 16, 18, 20, 21; 24, 6. Παυλιανός: 37, 17, 10. Παύλος: 82, 5, 2, 4; 11, 10; 12, 17; 17, 18 s.; 24, 7; 31, 17. 38, 11, 10, 11; 34, 15, 1. 36, 10, 2, 37, 1, 9; 7, 13; 17, 5, 10. περιωπή: 37, 3, 3. Πετριανός: 37, 17, 10. Πέτρα: 32, 18, 4, 15, 21, Πέτρος: 83, 11, 9, 84, 3, 7. **37,** 17, 9, πῆξις : 32, 8, 20, Πιλάτος: 36, 5, 15. πλάσμα (Θεοδ) : 37, 21, 16. Πλάτων: 32, 25, 5. πνεθμα (opposé à γράμμα) : 87, 2, 6. Πνεθμα : 32, 5, 11, 14; 10, 8; 20, 7, 11; 23, 4, 9, 33, 13, 5; 16, 21, 23; 17, 9 (bis), 10, 13, 27, 34, 6, 13, 17; 7, 21; 8, 10; 10, 6, 15; 11, 4, 8; 12, 4, 12, 16; 13, 6, 18; 14, 9, 14; 15, 8, 9, 14, 35, 1, 21; 2, 2. 36, 1, 8; 6, 20; 10, 9; 12, 11. 37, 17, 3, 4; 18, 19; 20, 9; 24, 7. πνευματικός : **37**, 16, 12, πνευματικοί (ο!) 37, 13, 4. ποιμήν: 32, 1, 9, 10.

ποίμνιον: 36, 10, 1. πορνεία: 37, 19, 1. ποργεύω (περ] θεότητα) : 37, 17, 2; 19, 9, προαίρεσες: 37, 9, 5; 16, 7; 20, 11; 21, 7, προσειθμῶ : **34**, 15, 4. προχιρούμαι: 37, 13, 20. πρόδλημα: 32, 22, 2, 83, 10, 32, 34, 4, 1, 36, 3, 13, προσηγορία : **34**, 11, 1. προσκυνώ: **37,** 24, 6 (ler), 7. προσλαμβάνω: **37**, 2, 17, 19. πρόσταγμα: 37, 23, 7. προσφελοπονώ: 87, 7, 21. πρόσωπου (visage) : **35.** 4, 8. 36, 7, 20. (Personne divine) **34,** 8, 12, **37,** 22, 10, 12, កកលីមន : **86,** 10, 15. Πύρρων: 32, 25, 3.

INDEX DES MOTS GRECS

ράπισμα: **83,** 14, 6, **37,** 4, 9, ρεύμα : 82, 8, 20. ģeūsis : 82, 8, 18. 'Ροθοάμ : 36, 7, 26.

Σαδελλιανή (άθεία): 34, 8, 13. Σαδέλλιος: 83, 16, 14, 87, 22, 8. σαγηνεύω: 37, 11, 19. Σαδδουκαΐοι: 37, 5, 9. Σαμουήλ: 33, 10, 1. Σαούλ: 83, 10, 7. Σαπφείρα: 34, 14, 2. Σάραπις : 34, 5, 4. σέρξ: 36, 12, 10, 37, 7, 7, 12, 13; 8, 5; 9, 17; 11, 4, 5, 6, 7, 8; 16, 12, 13, 14, 15.  $\Sigma : \gamma \hat{\tau}_i : 33, 16, 9,$ σεωπή: **32,** 13, 16 ; 14, 11, 14. σχηνή : **33**, 12, 11, **36**, 2, 12, Σοδομετης: 36, 5, 8. Σοδομιτικόν: 33, 14, 16. Σολομών: 32, 6, 16; 26, 15. 36, 5, 11.

gople : 32, 6, 24. oopkoum : 32, 6, 23. σοφιστής : 36, 12, 2. goods: 36, 12, 1, 3. στέφανος (δ ἀκάνθυνος) : 38, 14, Στέφανος : 33, 13, 19. σύγχρασις: 37, 2, 20. σύγγυσις: 33, 16, 15. συζυνία : **37,** 9, 18. συμφυής: 32, 5, 16. συνάνω (την θεότητα): 34, 7, · 08. ຫມາຂອນຄົນເລົ້ : **34**, 10, 11 ; 15, 2. συνασής: 34, 13, 15. σύνδαυλος: 34, 10, 12; 13, 11; συνέδοιον: 36, 6, 10. συνέργουαι: 37, 24, 1. σύνθρονος : 82, 5; 16. graviament : 32, 8, 1; 9, 14. σύστασις : 84, 7, 25. συστέλλω : 27, 3, 8. σγήμα : 32, 7, 12. Σωτής: 37, 1, 10; 8, 27; 14, 10, 12, ຫພະລວນພິ : **37**, 19, 7, 8, 9. σωσροσύνη: 37, 6, 1, 2; 7, 1; 16, 4. (- πνευματική) 37, 20, 19,

τάξις : 32, 7, 8 s.; passim; passim; 10 passim; 11 passim; 12 passim; 13 passim; 16, 16; 18 passim: 27, 30, 34, 15, 3. (- ἀστέρων) 33, 9, 4. σαπεινότης: 34, 9, 3, 7. τελειοποιός (appliqué au Saint-Esprit): 34, 8, 9, τελειότης: 37, 5, 11. TEXALO: 37, 14, 13; 17, 4. τελείωσις: 34, 14, 13, 37, 13, 9. Τριάς: 33, 2, 7; 15, 6, 34, 4,

12; 6, 7; 12, 1. 36, 1, 19; 5, 23, 37, 18, 11; 23, 7, τυραννικός (θρόνος): 36, 2, 25. τυραννώ: 33, 14, 1, 2. 36, 3,

Yks: 32, 5, 13, 15; 23, 8, 83, 16, 21, 22; 17, 3, 26, 34, 1, 14; 8, 10; 10, 6, 13; 13, 6, 12, 18, 36, 10, 8, 37, 2, 20; 4, 26; 18, 13, 14, 15, 18, 19, 20; 24, 6. υίότης: **34**, 10, 15. διινωδός : **34**, 10, 10. ວັ<del>ກ</del>ຂວະອີນຸລັ : **34,** 15, 4. ύπαρξις : 32, 5, 14. ὑπόστασις (hypostase, dans la Trinité]: 34, 13, 17; 15, 2, 10. δρίστημι: **32,** 7, 10 ; 10, 4.

Φαρισαΐοι (οί) : 37, 5, 4, 6 ; 9, 1, 3 (bis), 6. Oacicato: : 37, 9, 3, 8. φθόνος: 36, 4, 14; et la suite, jusqu'à la fin du chap. 5, énumère les conséquences du obóvos, sans répéter le mot. οιλανθρωπία (Θεού) : 37, 13, Φίλιππος : 32, 18, 16, 20. ockscopla (voir la note) : 37, 14, 18, φιλόσοφος: 36, 3, 17; 12, 1. φιλοσοφῶ: 33, 6, 11; 9, 1; 11, 18; 15, 3, 34, 6, 18; 7, 31, 36, 4, 8; 6, 3, 37, 8, 13, 14, 15. φόνος (ψυχικός): 37, 23, 10-11. φρέαρ : 36, 2, 5. Φυλιστιαΐοι (οί): 36, 2, 6. pústs : 33, 16, 17, 23, 34, 8, 3, 4, 11; 9, 6, 9; 12, 21; 13, 3, 6, 10; 15, 5, 35, 3, 8; 4, 1, 2, 7, 12, 14, 36, 3, 10, 37, 2, 19, 26; 16, 4, 6, 8; 20, 10, 11, 13; 22, 11, φως: 32, 15 passim. 34, 13, 5, 35, 2 passim; 4, 29, 37, 2, 4; 4, 17, (τρισσόν —) 33, 11, 5.

Φωτεινός : **33**, 16, 19. φωτίζω : **34**, 1, 3, 4. φώτισμα : **34**, 11, 9.

χάρις: **37**, 16, 7, 8, 9. χάρισμα: **34**, 12, 18, 19. Χερουδίμ: **34**, 13, 1. χοϊκοί (cl): **37**, 13, 3. χολή: **38**, 14, 10, **87**, 4, 9. χριστιανός: **37**, 17, 7 (bls), 13; 18, 4. Χριστός: 32, 5, 5, 7; 18, 3, 14, 25; 23, 3; 25, 10, 17; 26, 21; 29, 10; 30, 9; 31, 17; 33, 26, 33, 4, 9, 11, 12; 9, 11; 14, 6, 20; 16, 19; 17, 32, 34, 1, 5, 8; 4, 15; 5, 9; 6, 18, 20; 15, 9, 36, 6, 13; 12, 29, 37, 3, 3, 4; 4, 26, 27; 5, 22; 7, 6, 15, 26, 19, 20; 8, 4, 5, 11; 10, 11, 16; 12, 6, 7; 17, 2, 3, 5, 8, 14; 24, 9, χρόνος: 34, 8, 7, 37, 3, 14, Χρύσιππος: 32, 25, 4, χωρητός: 37, 3, 13.

ψυχή (la préexistence des âmes, doctrine étrangère à l'Église) : **37,** 15, 2 s.

### TABLE DES MATIÈRES

| P                                                                                             | ages |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Avant-propos                                                                                  | 7    |
| Introduction                                                                                  | 9    |
| Discours 32                                                                                   | 10   |
| Discours 33                                                                                   | 20   |
| Discours 34                                                                                   | 29   |
| Discours 35                                                                                   | 38   |
| Discours 36                                                                                   | 40   |
| Discours 37                                                                                   | 48   |
| Les manuscrits                                                                                | 62   |
| Sigles TEXTE ET TRADUCTION                                                                    | 81   |
|                                                                                               | 82   |
| Discours 32. Sur la modération dans les discussions.  Discours 33. Aux ariens et sur lui-même | 156  |
| Discours 34. A propos de leur débarquement,                                                   | 200  |
| à ceux qui étaient arrivés d'Égypte                                                           | 198  |
| Discours 35. Sur les martyrs et contre les ariens                                             | 228  |
| Discours 36. Sur lui-même et à ceux qui disaient                                              | ,,   |
| qu'il désirait le siège de Constantinople                                                     | 240  |
| Discours 37. Sur la parole de l'Évangile : « Lorsque                                          | ,    |
| Jésus eut achevé ces discours»                                                                | 270  |
|                                                                                               | 201  |
| Index des abréviations bibliographiques                                                       | 321  |
| Index scripturaire                                                                            | 323  |
| Index des mots grecs                                                                          | 331  |

## SOURCES CHRÉTIENNES

Fondateurs: H. de Lubac, s.j.
† I. Daniélou, s.j.
C. Mondésert, s.j.
Directeur: D. Bertrand, s.j.
Directeur-adjoint: J.N. Guinot

(1-318)

Dans la liste qui suit, dite « liste alphabétique », tous les ouvrages sont rangés par nom d'auteur ancien, les numéros précisant pour chacun l'ordre de parution depuis le début de la collection. Pour une information plus complète, on peut se procurer deux autres listes au secrétariat de « Sources Chrétiennes » — 29, rue du Plat, 69002 Lyon (France) — Tél.: 16 (7) 837.27.08:

1. la « liste numérique », qui présente les volumes et leurs auteurs actuels d'après les dates de publication; elle indique les réimpressions et les ouvrages momentanément épuisés ou dont la réédition est préparée.

2. la « liste thématique », qui présente les volumes d'après les centres d'intérêt et les genres littéraires : exégèse, dogme, histoire, correspondance, apologétique, etc.

ACTES DE LA CONFÉRENCE DE CARTELIGE : BASILE DE SÉLEUCIE. Homélie pascale : 187. 194, 195, 224. BAUDOULN DB FORD. ADAM DE PERSEIGNE. Le sacrement de l'autel : 93 et 94. Lettres, I : 66. AELRED DE RIEVAULX. BENOTY (REGLE DE S.) : 181-186. Quand Jésus cut douze ans : 60. CALLINICOS. La vie de recluse : 76. Vie d'Hypatios : 177. Cassien, voir Jean Cassien. AMEROISE DE MILAN. CESAIRE D'ARLES. Apologie de David : 239. Sermons au peuple : 175 et 243. Des sacrements : 25. LA CHAINE PALESTINIENNE SUR LE PSAUME Des mystères : 25. 118 : 189 et 190. Explication du Symbole : 25. CHARTREUX. La Pénitence : 179. Lettres des premiers Charireux : 88, Sur saint Luc : 45 et 52. 274 AMEDEE DE LAUSANNE. CHROMACE D'AQUILÉE, Huit homélies mariales : 72. Sermons: 154 et 164. ANSFLME DE CANTORBÉRY. CLEMENT D'ALEXANDRIE. Pourquoi Dieu s'est fait homme: 91. Le Pédagogue : 70, 108 et 158. ANSELME DE HAVELBERG. Protreptique: 2. Stromate 1: 30. Dialogues, I: 118. APOCULYPSE DE BARUCH : 144 et 145. Stromate II: 38. ARISTÉE (LEITRE D') : 69. Stromate V: 278 et 279. Extraits de Théodote: 23. ATHANASH D'ALEXANDRIE. Deux apologies : 56. CLÉMENT DE ROME Discours contre les paiens : 18, Epitre aux Corinthiens : 167. Voir « Histoire acéphale » : 317. CONCILES GAULOIS DU IV STÈCLE : 241. Lettres à Sérapion : 15. CONSTANCE DE LYON. Sur l'Incarnation du Verbe : 199. Vie de S. Germain d'Auxerre : 112. CONSTITUTIONS APOSTOLIQUES, I : 320. Supplique au sujet des chrétiens : 3, COSMAS INDICOPLEUSTES. AUGUSTIN. Topographie chrétienne : 141, 159 et Commentaire de la première Épître de saint Jean : 75. CYPRIEN DE CARTHAUR. Sermons pour la Pâque : 116. A Donat : 291. BARNASE (ÉFITRE DE) : 172. La vertu de patience : 291. BASILE DE CESURÉE. CYRILLE D'ALEXANDRIE. Contre Eunome : 299 et 305. Deux dialogues christologiques : 97. Homélies sur l'Hexaéméron : 26. Dialogues sur la Trinité : 231, 237 Sur l'origine de l'homme : 160. et 246. Traité du Saint-Esprit : 17.

|                                      | Dialogues : 251, 260 et 265.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CYRILLS DE JÉRUSUEM.                 | Manager Lab L.H. 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Catéchèses mystagogiques : 126.      | Morales sur Job, I-II: 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| DEFENSOR DE LIGUEL                   | XT-XIV : 21Z.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Livre d'étincelles : 77 et 86.       | XV-XVI : 221.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Elvie delinomes . Il or ou           | GRÉCOIRE LE TRAUMATURGE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| DENYS L'ARÉOPAGETE.                  | Remerciement à Origène : 148.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| La hierarchie céleste : 58.          | GUERRIC D'IGNY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Deveda.                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Manuel pour mon fils : 225.          | Sermons : 166 et 202.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| DIADOQUE DE PHOTICE.                 | Guigues Ic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                      | Les Coutumes de Chartreuse : 3/3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Œuvres spirituelles ; 5.             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| DIDYME L'AVEUGLE.                    | Méditations : 308.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sur la Genèse : 233 et 244.          | GUIGUES II LE CHARTREUX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Sur Zacharie : 83-85.                | Lettre sur la vie contemplative :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                      | 163.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| A DIOGNETS : 33.                     | Douze méditations : 163.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LA DOCTRINE DES DOUZE APÔTRES : 248. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| DOROTHÉE DE GAZA.                    | GUILLAUME DE BOURGES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Œuvres spirituelles : 92.            | Livre des guerres du Seigneur : 288.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| PCÉRIE                               | GUILLAUME DE SAINT-THIERRY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                      | Evences our le Cantione * 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Journal de voyage : 296.             | Exposé sur le Cantique : 82.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| PPIREV DE NISIRE.                    | Leure aux Frères du Mont-Dieu :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Commentaire de l'Evangile concor-    | 223.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| dant ou Diatessaron : 121.           | Le miroir de la foi : 301.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Hymnes sur le Paradis : 137.         | Traité de la contemplation de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| EUNOME.                              | Dieu : 51.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Apologie : 305.                      | HERMIS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Eusène de Césarée.                   | Le Pasteur : 53.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Histoire ecclésiastique, I-IV: 31.   | Property on Toward 1714                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| — V-VII : ₹1.                        | Hesychius de Jerusilem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - VIII-X : 55.                       | Homélies pascales : 157.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                      | HILAIRE D'ARLES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| - Introd. et Index: 73.              | Vie de S. Honorat : 235.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Préparation évangélique, 1 : 206.    | HILAIRE DE POITIERS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| [II-III : 228.                       | Com Marchine a 264 at 269                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| — IV-V, 17 : 262.                    | Sur Matthieu : 254 et 258.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 77 18 - 177 - 266                    | Traité des Mystères : 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| - V, 18 - VI : 266.                  | HIPPOLYTE DE ROME.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| - VII : 215.                         | Commentaire sur Daniel : 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XI : 292.                            | La Tradition apostolique : II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| — XII-XIII : 307.                    | HISTOIRE « ACÉPHALE » ET INDEX SYRLA-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ÉVAGRE LE PONTIQUE.                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                      | QUE DES LETTRES FESTALES D'ATHANASE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Traité pratique : 170 et 171.        | D'ALEXANDRIB : 377.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| EVANGILE DE PIERRE : 201             | Photos manufacture successful participation for the same successful participation of |
| Execusitio rottus mundi : 724.       | DEUX HOMELIES ANOMERNES POUR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Decrees offered                      | L'OCTAVE DE PAQUES : 146.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| FRANÇOIS D'ASSISE.                   | HOMELIES PASCALES : 27, 36, 48.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ecrits: 285.                         | OCATORZE HOMELIES DU LA SIBOLE : 161.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| C4                                   | HUGUES DE SAINT-VICTOR.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| GÉLASE IT.                           | Cin annuales enimitals . 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Lettre contre les lupercales et dix- | Six opuscules spirituels : 155.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| huit messes : 65.                    | HYDACH.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| GERTRUDE D'HELFTA.                   | Chronique : 2/8 et 2/9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Les Exercices : 127.                 | IGNACE D'ANTIOCHE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Le Héraut : 139, 143, 255.           | Lettres : 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| GREGOTRE DE NAREK,                   | IRENER DE LYON.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Le livre de Prières : 78.            | Contre les hérésies, 1 : 263 et 264.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| GRÉGOIRE DE NAZIANZE.                | - II : 293 et 294.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                      | - III : 210 et 211.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Discours 1-3 : 247.                  | - IV : 100.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>4-5</b> : 309.                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| — 20-23 : 270.                       | - V: 152 et 153.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>— 24-26 : 284.</b>                | Démonstration de la prédication                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| → 27-31 : 250.                       | apostolique : 62.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                      | ISAAC DE L'ÉTOIT P.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| - 32-37 : 318.                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Lettres théologiques : 298.          | Sermons, 1-17: 130.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| La Passion du Christ : 149.          | <b>—</b> 18-19 : 207.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| GREGOIRE DE NYSSE.                   | JEAN D'APANÉR,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| La création de l'homme : 6.          | Dialogues et traités : 311.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Traité de la Virginité : 119.        | JEAN DE BERYTE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Vie de Moise : 1.                    | Homélie pascale : 187.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Vie de sainte Macrine : 178.         | JEAN CASSIEN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| _                                    | Conférences : 42, 54 at 64.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| GRÉCOIRE LE GRAND.                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Commentaire sur le Cantique : 314.   | Institutions: 109.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| JEAN CHRYSOSIME.  A une jeune veuve : 138.  A Théodore : 117.  Commentaire sur Isaie : 304.  Homélies sur Ozias : 277.  Huit catéchèses baptismales : 50.  Lettre d'exil : 103.  Lettres à Olympias : 13.  Panégyriques de S. Paul : 300.  Sur l'incompréhensibilité de Dieu : 28.  Sur la Providence de Dieu : 79. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sur la vaine gloire et l'éducation des enfants : 188. Sur le mariage unique : 138. Sur le sacerdoce : 272.                                                                                                                                                                                                          |
| La Virginité : 125.  PSEUDO-CHRYSOSTOME.  Homélie pascale : 187.  JEAN DAMISCÈNE.                                                                                                                                                                                                                                   |
| Homélies sur la Nativité et la Dor-<br>mition : 80.                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Le Pré spirituel : 12.  Jean Scot.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Commentaire sur l'évangile de Jean : 189.  Homélie sur le prologue de Jean :                                                                                                                                                                                                                                        |
| 151.<br>Terane.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Apologie contre Rufin : 303.<br>Commentaire sur S. Matthieu :<br>242 et 259.                                                                                                                                                                                                                                        |
| Sur Jonas : 43. JULIEN DE VÉZELAY. Sermons : 192 et 193. LACTANCE.                                                                                                                                                                                                                                                  |
| De la mort des persécuteurs : 39. (2 vol.). Institutions divines, V : 204 et 205. La colère de Dieu : 289. L'ouvrage du Dieu créateur : 213 et 214.                                                                                                                                                                 |
| Leon LE GRAND.  Sermons, 1-19: 22.  20-37: 49.  38-64: 74.  63-98: 200.                                                                                                                                                                                                                                             |
| 38-64 : 74.<br>65-98 : 200.<br>Leonce de Constantinople.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Homélies pascales : 187.<br>Livre des deux principes : 198.                                                                                                                                                                                                                                                         |
| PSEUDO-MACATRE. Œuvres spirituelles, 1 : 275.                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Manuel II Palsologue,<br>Entretien avec un musulman : 115.<br>Marris Victorinus.                                                                                                                                                                                                                                    |
| Traités théologiques sur la Trinité : 68 et 69.                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| MAXIME LE CONFESSEUR.  Centuries sur la Charité ; 9.  MÉLANIE ; voir VIE.                                                                                                                                                                                                                                           |
| MÉLITON DE SARDES.  Sur la Pâque : 123.  MÉTHOSE D'OLYMPE.  Le banquet : 95.                                                                                                                                                                                                                                        |
| Nersès Snoehall.<br>Jésus, Fils unique du Père : 203.                                                                                                                                                                                                                                                               |

NICÉTAS STÉTHATOS. Opuscules et Lettres : 81. NECCEAS CABASILAS. Explication de la divine liturgie : i. ORIGENE. Commentaire sur S. Jean, I-V: 120. VI-X: 157. XIII : 222. XIX-XX: 290. Commentaire sur S. Matthieu, X-X1: 262. Contre Celse: 132, 136, 147, 150 et 227. Entretien avec Héraclide : 67. Homélies sur la Genèse : 7. Homélies sur l'Exode : 16. Homélies sur le Lévlrique : 286 et Homélies sur les Nombres : 29. Homélies sur Josué : 71. Homélies sur le Cantique : 37. Homélies sur Jérémie : 232 et 238. Homélies sur saint Luc : 87. Lettre à Africanus : 302. Lettre à Grégoire : 148. Philocalie: 226 et 302. Traité des principes : 252, 253, 268, 269 et 312. PATRICK. Confession: 249. Lettre à Coroticus : 249. PAULIN DE PELLA. Poème d'action de grâces : 209. Prière : 209. PHILON D'ALEXANDRIE. La migration d'Abraham : 47. PSEUDO-PHILON. Les Antiquités Bibliques : 229 et 230. PHILOXENE DE MABBOUG. Homélies : 44. PIERRE DAMIEN. Lettre sur la toute-puissance divine : 191. PTERRE DE CELLE. L'école du cloître : 240. POLYCARPE DE SMYRNE, Lettres et Martyre : 10. PTOLEMBE. Lettre à Flors : 24, QUODNULTUEUS. Livre des promesses : 101 et 102. LA REGLE DU MASTRE : 105-107. LES REGLES DES SAINTS PERES : 297 et 298. RICHARD DE SAINT-VICTOR. La Trinité : 63. RICHARD ROLLE Le chant d'amour : 168 et 169. RITUELS. Rituel cathare: 236. Trois antiques rituels du Baptême : ROMANOS LE MÉLODE. Hymnes: 99, 110, 114, 128, 283. RUFIN D'ADUILÉE. Les bénédictions des Patriarches :

140.

RUPERT DE DEUTZ.

Les œuvres du Saint-Esprit

Livres I-II: 131.

-- III-IV: 165.

SALVIEN DE MARSEILLE. Œuvres : 176 et 220. SCOLIES ARIENNES SUR LE CONCILE D'AQUILÉE : 267. SOZOMÈNE. Histoire ecclésiastique, I: 306. SULPICE SEVERE Vie de S. Martin: 133-135. SYMEON LE NOUVEAU THEOLOGIEN. Catéchèses : 96, 104 et 113. Chapitres théologiques, gnostiques et pratiques : 51. Hymnes : 156, 174 et 196, Traités théologiques et éthiques : 122 et 129. TARGUM DU PENTAYEUQUE : 245, 256, 261,

Contre les Valentiniens : 280 et 281.

271 et 282,

A son épouse : 273.

TERTULLIEN

De la patience : 310. De la prescription contre les hérétiques : 46. Exhortation à la chasteté : 319. La chair du Christ : 216 et 217. La pénitence : 3/6. La toilette des femmes : 173. Traité du baptême : 35. THEODORET DE CYR. Commentaire sur Isaïe: 276, 295 et Correspondance, lettres I-LII: 49. lettres 1-95 : 98. lettres 96-147 : 111. Hist, des moines de Syrie : 234 et 257. Thérapeutique des maladies beiléniques : 57 (2 vol.). THEODOTE. Extraits (Clément d'Alex.) : 23. THEOPHILE D'ANTIOCRE. Trois livres à Autolycus : 20. VIE D'OLYMPIAS : 13. VIE DE SAINTE MELANTE : 90.

VIE DES PERES DU JURA : 142

#### HORS SERIE

Directives pour la préparation des manuscrits (de « Sources Chrétiennes »). A dettiander au Secrétariat de « Sources Chrétiennes », 29 rue du Plat 69002 Lyon

La Règle de S. Benoît. VII. Commentaire doctrinal et spirituel. A. de Vogué (1977).

#### SOUS PRESSE

TERTULIEN: Exhortation à la chasteté. C. Moreschini et J.-C. Fredouille.

Les Constitutions apostoliques. Tome I. M. Metzger.

ISAAC DE L'ÉTOILE: Sermons. Tome III. G. Raciti.

CYRILLE D'ALEXANDRIE: Contre Julien. H. Burguière et P. Évieux.

PALLADIDS: Vie de S. Jean Chrysostome, 2 tomes. A.-M. Malingrey.

GUILLAUME DE SAINT-THIERRY: Oraisons méditatives. J. Hourher.

ORIGÈNE: Homélies sur l'Exode. M. Borret.

EUSÈRE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, Livres XIV-XV. H. Crouzel.

JÉRÔME: Sur Jonas, Y.-M. Duval.

#### PROCHAINES PUBLICATIONS

GRÉGOIRE LE GRAND: Homélies sur Ezéchiel, tome I. P. Morel.
GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 38-41. P. Galiay et C. Moreschini.
Les Constitutions apostoliques, tome II. M. Metzger.
Césaire d'Arles: Œuvres pour les moniales. A. de Vogüé.
Lactance: Institutions divines, tome I. P. Monat.
Terrullien: Des Spectacles. M. Turcan.
Jean Chrysostome: Sur Babylas. M. Schatkin.
Gertrude d'Helfia: Œuvres, tome V. J.-M. Clément, B. de Vregille et les
Moniales de Wisques.

# Egalement aux Éditions du Cerf

## LES ŒUVRES DE PHILON D'ALEXANDRIE

publiées sous la direction de R. Arnaldez, C. Mondésert, J. Poullloux. Texte original et traduction française.

1. Introduction générale. De opificio mundi. R. Arnaldez (1961).

2. Legum allegoriae. C. Mondésert (1962).

3. De cherubim. J. Gorez (1963).

4. De sacrificiis Abelis et Caini. A. Méasson (1966).

5. Quod deterlus potiori insidiari soleat. I. Feuer (1965).

6. De posteritate Caini. R. Arnaldez (1972).

7-8. De gigantibus. Quod Deus sit immutabilis. A. Mosès (1963).

9. De agricultura. J. Pouilloux (1961). 10. De plantatione. J. Pouilloux (1963).

11-12. De ebrietate, De sobrietate, J. Gorez (1962).

13. De confusione linguarum, J.-G. Kahn (1963).

- De migratione Abrahami. J. Cazcaux (1965).
   Quis rerum divinarum heres sit. M. Harl (1966).
- De congressu eruditionis gratia. M. Alexandre (1967).
   De fuga et inventione. E. Starobinski-Safran (1970).

18. De mutatione nominum. R. Arnaidez (1964).

De somnlis. P. Savinel (1962).
 De Abrahamo. J. Gorez (1966).

21. De Iosepho. J. Laporte (1964).

22. De vita Mosis. R. Arnaldez, C. Mondésert, J. Pouilloux, P. Savinel (1967).

23. De Decalogo. V. Nikiprowetzky (1965).

- 24. De specialibus legibus. Livres I-II. S. Daniel (1975). 25. De specialibus legibus. Livres III-IV. A. Mosès (1970).
- 26. De virtutibus. R. Arnaldez, A.-M. Vérilhac, M.-R. Servel et P. Delobre (1962).

27. De praemiis et poenis. De exsecrationibus. A. Beckaert (1961).

28. Quod omnis probus liber sit. M. Petit (1974).

29. De vita contempiativa. F. Daumas et P. Miquel (1964). 30. De aeternitate mundi. R. Arnaldez et J. Pouilloux (1969).

31. In Flaccum. A. Pelletier (1967).

32. Legatio ad Calum. A. Pelletier (1972).

33. Quaestiones in Genesim et in Exodum. Fragmenta graeca. F. Petit (1978).

34 A. Quaestiones in Genesim, I-II (e vers. armen.) (1979). 34 B. Quaestiones in Genesim, III-IV (e vers. armen.) (1984).

34 C. Quaestiones in Exodum, I-II (e vers. armen.) (en prépar.).

35. De Providentia, I-II. M. Hadas-Lebel (1973).

36. De animalibus. A. Terian et J. Laporte (en prép.).

37. Hypothetica. M. Petit (en prép.).

## IMPRIMERIE A. BONTEMPS LIMOGES (PRANCE)

Éditeur: 8054 — Imprimeur: 21578/84

Dépôt légal : Juin 1985